jon 4 75

eerstaan
‘n Slegte Mens Nie

B0
)

4

CWG




Weerstaan nie ‘n slegte mens nie:
Praktiese voorbeelde uit Adin Ballou se boek Christian Non-Resistance

Laai die hele boek hier af:
http://www.nonresistance.org/docs pdf/Christian Nonresistance.pdf

Julle het gehoor dat daar gesé is: Oog vir oog en tand vir tand. Maar Ek
sé vir julle dat julle 'n slegte mens nie moet weerstaan nie; maar as
iemand jou op jou regterwang slaan, draai ook die ander een na hom toe.
(Matt 5:38-39)

In die moderne era, wanneer ons aan geweldlose weerstand dink, kom twee
name by my op — Martin Luther King en Mahatma Gandhi. King is deur Gandhi
beinvloed, en Gandhi is op sy beurt beinvloed deur die skrywer Leo Tolstoy, een
van die beroemdste Russe wat ooit geleef het. Tolstoy se romans Anna Karenina
en War and Peace word dikwels as twee van die grootste romans wat nog ooit
geskryf'is, beskou.

Teen die einde van sy lewe het Tolstoy oortuig geraak van die leringe van
Jesus Christus, veral om “jou vyand lief te hé” en “nie ‘n slegte mens te
weerstaan nie.” Hy het 'n massiewe anti-oorlogboek geskryf met die titel The
Kingdom of God is Within You, wat Gandhi beinvloed het. Hulle het 'n
korrespondensie gehad wat gepubliseer is met die titel Letters fo a Hindu. Dit was
hierdie morele geweldlose aspek van die Christendom wat Gandhi waardeer en
bewonder het.

Tolstoy het in die moeilikheid beland met die Russiese owerhede omdat hy
voorgestaan het dat Christene nie by die weermag moes aansluit nie; dit het die
Tsaar ontstel omdat hy Christelike soldate in sy weermag nodig gehad het. Hy het
skerp kritiek gepubliseer oor hoe die gevestigde kerke saam met regerings gewerk
het om 'n teologie te verkondig wat oorlog en geweld deur gelowiges regverdig.
Hy het verklaar dat die Christendom as gevolg hiervan geval het, en dat hierdie
morele verval in die Kerk tot 'n ramp sou lei. Hy het daardie boek in 1894
geskryf, en 20 jaar later sou die Eerste Wéreldoorlog begin, die bloedigste oorlog
wat ooit in die geskiedenis van die wéreld plaasgevind het tot op daardie stadium.

Gandhi sou met afkeer en hartseer toekyk hoe 'n hele generasie Europeérs in
daardie oorlog sterf. Hy was ook seergemaak deur sy ervarings gedurende sy
kinderjare in Suid-Afrika en Indi€é onder Britse koloniale bewind. Dit sou hom
daartoe lei om hierdie beroemde woorde oor die Christendom te sé: “Ek hou van
julle Christus; ek hou nie van julle Christene nie. Julle Christene is so anders as
julle Christus.”


http://www.nonresistance.org/docs_pdf/Christian_Nonresistance.pdf
http://www.nonresistance.org/docs_pdf/Christian_Nonresistance.pdf

Toe Tolstoy gevra is wie hy as die grootste Amerikaanse skrywer beskou, het
hy geantwoord: “Adin Ballou.” En in sy boek teen oorlog het Tolstoy m
uitgebreide afdeling wat die goeie werk wat Ballou voor hom gedoen het, vereer,
omdat hy deur Ballou beinvloed is. Maar wie was Adin Ballou?

Gedurende die vroeé¢ 1800's het die Verenigde State van Amerika 'n groot
Christelike herlewing beleef, genaamd die 2% Groot Ontwaking. Daar was baie
nuwe bewegings, sowel as groot spronge vorentoe in Bybelkennis. Adin Ballou
het in daardie tye opgestaan; en was 'n leier in die Abolitionistiese beweging om
die slawe vry te stel. Baie Amerikaners het gehoor van William Lloyd Garrison,
'n ware baanbreker in die vrystelling van die slawe, en Garrison sou een van die
eerste artikels van Christelike geweldloosheid skryf. Maar dit sou Ballou wees
wat werklik sistematies die beginsels deurgevolg het. Toe die Burgeroorlog
tussen 1861-1865 in die VSA plaasgevind het, het baie pasifiste hul oortuigings
prysgegee omdat hulle dit nodig gevind het om die oorlog te wen. Maar nie
Ballou nie.

Een werk van Ballou leef voort, en in tye van krisis, wanneer daar 'n oproep
is om oorlog, veiligheid, selfverdediging en wraak, word hierdie boek weer
uitgegee as 'n monument vir 'n ander manier om Christelike moraliteit te verstaan.
Die naam van daardie boek is Christian Non-Resistance (in all its important
bearings). Dit is die eerste keer in 1846 gepubliseer, en sou in 1910 heruitgegee
word, en toe weer in 1970, en weereens in ons era.

In hierdie verstommende boek 1€ Ballou uiteen wat hy dink dit beteken om
“die slegte mense nie te weerstaan nie”, en die boek begin met 'n Bybelse
argument vir wat dit beteken en waarom baie Christene teen geweldloosheid is.
Maar vir my is al die praktiese voorbeelde, getuienisse van mense wat dit in die
praktyk toepas, werklik die mees waardevol in sy boek. Dit is wat ek in hierdie
boekie wil insluit, en dan aan die einde sal ek 'n paar gedagtes oor die
oorkoepelende beginsel byvoeg. Maar voordat ons begin, laat ons hoor wat Adin
oor n universele wet sé: “Soort verwek sy soort.” Ek het ook 'n opsomming van
die voorbeelde wat daarop volg, hieronder ingesluit, in die styl van die boeke van
die 1800's, geneem soos dit in Ballou se boek geskryf is:

‘n Wet van universele aard, soort verwek sy soort — Algemene
illustrasies in die alledaagse lewe — Spesiale illustrasies: 1. Onderdrukte
trots en minagting, 2. Die man wie se humeur gebreek is, 3. Die swart
vrou en die matroos, 4. Die hooimakers, 5. Die twee studente, 6. Twee
bure en die kraalmis, 7. Die beslaglegging van die perd, 8. Twee bure en
die henne, 9. Henry en Albert, 10. Die onderdrukte hoedemaker, 11.


https://en.wikipedia.org/wiki/Second_Great_Awakening

Die rewolusionére soldaat, 12. Oud-president Jefferson en die kuiper se
winkel, 13. William Ladd en sy buurman Pulsifer — Gevolgtrekking.

'n Wet van Universele Natuur — Soort verwek sy soort

Ek sal nou nog 'n natuurwet voorstel — 'n wet van universele natuur —
wat natuurlik ook mense insluit in sy toepassing. Dit is dat soort hul soort
moet voortbring — fisies, verstandelik, moreel en geestelik. Is nie-weerstand
teenstrydig met hierdie natuurwet? Verwek dit sy soort, of verwek dit
weerstand? Dit is 'n praktiese vraag, en sal die geskil besleg. Of die ware
gees van nie-weerstand verwek 'n ooreenstemmende gees, 6f dit verwek 'n
gewelddadige en veglustige gees. Watter ene is dit? Of die praktyk van nie-
weerstand is geneig om die woede van die aanvallende party te ontwapen
en te versag, 6f om hom aan te moedig, op te wek en te bevestig in sy
aanval. Watter ene is dit? Indien laasgenoemde, is dit teenstrydig met
daardie natuurwet wat die generering van soort deur soort noodsaak. Indien
eersgenoemde, harmoniseer dit met daardie wet. En as dit waar is, is dit die
einste leerstelling wat nodig is om die wéreld met vrede te vul. Dit is dan die
moeite werd om die waarheid oor hierdie punt vas te stel. Laat ek begin
deur te vra of die einste skade wat ek probeer eenkant stoot, nie deur skade
veroorsaak word nie? Waarom berokken die aangerande persoon skade aan
die oortreder? “Om homself te verdedig,” sal gesé word. Maar waarom
homself verdedig deur die ander party skade aan te doen? “Omdat dit, en
slegs dit, die voorwerp sal beinvloed.” Hoe weet ons dit? Wat plaas dit in die
hart of die kop van die aangevalde party om skade met skade af te weer? Dit
is soos om sy gelyke te verwek; letsel wat letsel suggereer, aanspoor en
veroorsaak.

Geen beter manier word gedink of verlang as lewe vir ‘n lewe, oog vir
‘n oog, tand vir ‘n tand, hou vir ‘n hou, geweld vir geweld, skade vir skade
nie. “Ek sal aan hom doen soos hy aan my gedoen het. Dit is goed genoeg vir
hom. Hy sal in sy eie munt betaal word. Hy sal beter geleer word volgens sy
eie handeling.” Dit is die gevoel en taal van die Weerstandbieder. Hier is 'n
bewys dat die geneigdheid om onreg te doen, 'n geneigdheid om onreg te
doen voortbring, en die daad van onreg aandoen veroorsaak 'n
teenbeweging om onreg terug te doen. Wat sal dan die daaropvolgende
effek wees? As 'n man my gewelddadig slaan, en ek die hou met gelyke of
groter geweld teruggee, sal my hou nie 'n derde eis nie, ensovoorts, totdat

4



die swakker party “Hou op!” roep? Dit is die wet van die natuur. Pleit die
teenstander dat die aggressor, wat erg afgestoot word en weet dat hy
verkeerd is, sal terugtrek en leer om beleefd te wees? Dit sal afhang van
watter van die partye die hardste kan slaan en die ergste kan beseer. As die
aggressor die sterker party is, sal hy net harder veg totdat sy antagonis
onderwerp word. As hy egter die swakker party is, sal hy uit noodsaak en nie
uit beginsel nie, swig — sy magtelose wraak is in sy hart, om daar te sweer
tot 'n beter geleentheid. As geregtigheid of gewete enigiets te doen het om
hom te beperk, sou dit baie kragtiger op sy siel inwerk as die benadeelde
party sou weier om hoegenaamd terug te slaan. Dus draai die argument in
hierdie geval geheel en al ten gunste van my leerstelling.

Eers gee Ballou voorbeelde van meer algemene sake; later kom hy by meer
dramatiese voorbeelde. Maar hierdie algemene voorbeelde is ook
diepgaande, want oor die algemeen bevind ons onsself meer dikwels in
hierdie tipe omstandighede as in die meer dramatiese omstandighede. “Hy
wat getrou is in die minste, is ook in die grote getrou; en hy wat
onregverdig is in die minste, is ook in die grote onregverdig.” Lukas 16:10

Algemene illustrasies in die alledaagse lewe

Kom ons kyk nou na die alledaagse sake van die lewe, te midde van tonele
wat bekend is aan ons almal se algemene ervaring en waarneming. Ons sien
een man met baie groot strydlustigheid en swak teenwerkende
geneigdhede. As hierdie man iemand van dieselfde aard ontmoet, sal hy
byna seker baklei, stry, of ten minste gewelddadig raak. Hy word aangevuur
en skei in alle rigtings 'n soort psigiese oorlogvloeistof af. Skaars kom hy in
aanraking met iemand soos hyself, of hulle steek mekaar wedersyds aan. Hy
dra twis, debat en geweld saam met hom oral waar hy gaan. Selfs baie, wat
gewoonlik beskaafd en vreedsaam is, word dan tot 'n geveg met hom
uitgelok. Hy magnetiseer, tot 'n sekere mate, elke vatbare wese met wie hy
in aanraking kom. As hy vreedsaam met enigeen kan saamleef, is dit slegs
diegene wat uit natuurlike geneigdheid, of morele beginsel, nie weerstand
bied teen hom nie. Diesulkes sal hy ongemaklik maak; maar deur hom te
verdra deur 'n mate van mishandeling met geduld te verduur, kan hulle hom



relatief ordentlik hou en hul lewens naby hom deurbring sonder enige
ernstige insidente.

Wie het nog nie sulke persone teégekom nie? En wie weet nie dat
sulkes nooit deur geweld en skadelike weerstand genees kan word nie?
Hulle kan oor en oor geslaan en halfdood gekneus word, sonder enige ander
gevolg as om hulle twee keer meer ‘n kind van toorn te maak as voorheen.
Hierdie soort boosheid word nie uitgedryf nie, behalwe deur gebed, vas en
onthouding van geweld.

Hier is nog 'n man met 'n oorweldigende goeie beeld van homself. Hy
is trots, hoogmoedig, minagtend en oorheersend in al sy weé. Wat gebeur
wanneer twee van hierdie tipe mekaar ontmoet? Is daar nie 'n wederkerige
ontsteking van die prikkelbare organe nie? Sal hulle nie mekaar trotseer en
mekaar wedersyds afstoot nie? Elkeen sal die ander van dieselfde fout
beskuldig en sulke hoogmoed as ondraaglik veroordeel, sonder om ooit te
vermoed dat dit 'n weerspieéling van sy eie gesig in die ander s'n is wat so
afskuwelik Iyk.

Gestel een van hierdie karakters beweeg tussen ander persone wat
gewoonlik nederig en beskeie is. Laat hy hulle met merkbare nalatigheid,
minagting of onverskilligheid behandel; en wat sal die effek wees? Hul
matige selfbeeld sal opgewek word. Hul skouers sal regop trek. Hul koppe
sal agteroor buig, en hulle sal begin mompel: “Hy stel homself bo gewone
mense; maar hy sal agterkom dat ander ook iets beteken, net soos hyself.
Ons moenie dat hy op ons neersien deur sy minagting nie.” Waarvandaan
hierdie skielike styging in selfbeeld in hul gedagtes? Dit is verwek, of ten
minste opgewek, deur die oorlaaide battery van die magnetiseerder. Soort
produseer sy soort.

Draai die saak om. Stel voor jou 'n persoon met baie talente, rykdom
of groot persoonlike invloed. Hierdie karakter dwing natuurlik groot respek
af; maar hy is nederig, beskeie en respekteer almal om hom — die armes
sowel as die rykes, die ongeleerde sowel as die geleerde, en persone in die
laer vlakke van die lewe sowel as diegene in die hoér stand. Hoe word hy
deur die meerderheid van die mensdom geag? “Hy is nie trots nie,” sé een.
“Hy stel homself nie bo ander nie,” sé 'n ander. “Ek hou altyd daarvan om
hom te groet en met hom te gesels,” sé 'n ander, “want hy is so vriendelik,
beskeie en goed teenoor almal.” Selfs die afgunstiges en klaendes is half
ontwapen wanneer hulle met so 'n persoon in aanraking kom. Soort verwek
sy soort, soos voorheen.



Kom ons kyk na 'n man wat altyd op soek is na meer besittings. Hy
moet altyd die beste kant van 'n ooreenkoms hé. Hy moet iets van almal
met wie hy sake doen, afstroop en is seker om die halfsent te kry wanneer
hy kleingeld aftel. Hy is nooit tevrede nie, behalwe wanneer hy sy eie nes
kan opkikker. Tog kla niemand meer oor suinige mense as hy nie. Hy
ontmoet selde iemand wat na sy mening heeltemal bereid is om aan ander
te doen soos aan hom gedoen moet word. Wat is die moeilikheid? Hierdie
man se selfsug magnetiseer diegene met wie hy sake doen. Sy suinigheid
prikkel hulle s'n en hulle staan op vir wat hul eie is. Hulle gaan nie deur hom
bedrieg word nie. Hulle is vasbeslote om nie sy roofsugtige gierigheid te
bevredig nie. Hulle maak 'n punt daarvan om hom nie toe te laat om hulle te
bedrieg, hul eiendom in 'n ooreenkoms te steel of dit met woekerery af te
pers nie. Hulle word selfs hardnekkig oor die halfsent wanneer hulle met
hom skik. En baie, wat andersins hulle nie sou steur aan 'n kleinigheid nie,
maak 'n punt daarvan om hom nie die minste voordeel te gee nie. “Wees
versigtig vir hierdie ou bloedsuier,” sé hulle. Die halfsent is niks, maar hy sal
dit nie kry nie. Soort bring sy soort voort, vandaar konflik en weerstand.

Draai die karakter om. Veronderstel 'n vrygewige, heelhartige man,
altyd gereed om op groot maat te gee, altyd nougeset om nie meer as sy eie
te eis nie, en altyd seker om die kleinigheid in sy buurman se weegskaal te
gooi, eerder as om selfs kleinighede in sy eie guns te laat tel. Hoeveel van
dieselfde tipe persone, wat waargeneem word as skerpsinnig en wat oorhel
na ‘n suinige handelaar, verslap hul waaksaamheid, word onverskillig oor
klein sake, en dring selfs daarop aan dat hulle nie altyd die halwe sent van 'n
man sal neem wat so gewillig is om dit te gee nie. Is dit nie die natuur in die
alledaagse lewe nie?

Dit is nie so met 'n skelm en 'n kwaadprater nie. Hy val 'n man aan met
harde woorde, beledigende byname en skellende uitdrukkings. Tensy die
man besonder op sy hoede is, of van nature 'n baie sagmoedige geaardheid
het, of 'n beginselvaste, nie-weerstandbiedende persoon is, sal hy opgeklits
raak, en tien teen een ‘n stel verskriklike woorde teruggee soortgelyk aan
wat hy ontvang het. Sy tande is geslyp en sy tong word deur vuur uit die hel
aangesteek. Hy raas, beledig, vloek en vervloek ook. Maar laat die ware
Christen hierdie storm van giftige woorde ontvang, en hulle tref sy skild van
selfbeheersing, net om vir 'n oomblik soos haelstene op die oppervlak te
rammel, en dan skadeloos aan sy voete te val. 'n Tweede en 'n derde aanval

7



word geloods, maar hy bly steeds kalm. Die aanvaller is half ontsteld,
heeltemal verward, en skaam hom gou oor homself. Hy verlaat die
gevegsveld of luister na rede, en is miskien gedwing om om verskoning te
vra vir sy onbeskoftheid. In elk geval onthou hy altyd sy mishandeling van 'n
kalm, goedhartige, ferm man, met die gevoel van skaamte en vernedering.
En as elke man wat 'n plek in die beter range van die samelewing beklee,
hom op dieselfde manier sou behandel, sou hy uiteindelik heeltemal genees
word van sy tong se slegte humeur. Dit is so waar: “'n Sagte antwoord keer
die grimmigheid af, maar 'n slegte woord wek die toorn op.”

Hierdie bekende werkinge van hierdie natuurwet behoort die mees
onwillige 0é oop te maak vir die feit dat nie-weerstand, in plaas daarvan om
teenstrydig met die natuur te wees, streng daarmee ooreenstem. En as dit
die doel van goeie mense is om geweld, wreedheid, moord en al die groot
misdade wat die geluk van die mensdom vernietig, uit die weg te ruim,
behoort hulle te weet dat dit nooit gedoen kan word deur kwaad vir kwaad
te vergeld nie. Soortgelyke dinge moet dieselfde voortbring, en tensy ons
die skade van kwaaddoeners teenstaan met 'n ingesteldheid en behandeling
wat presies die teenoorgestelde van hulle s'n is, sal ons slegs hul bose harte
aanhits, bevestig en aanvul tot al hoe erger gedrag. Ons sal slegs die einste
euwels wat ons so kragtig weerstaan, menigvuldiglik reproduseer. Alhoewel
die skade wat ons hulle aandoen slegs in weerstand teen aggressie aangerig
word, volg hulle steeds dieselfde wet. Hulle produseer hul eie soort. Hulle
teel 'n nuwe kroos van skade. As dit nie streng gesproke in elke individuele
geval waar is nie, is dit waar in die groot geheel. Die effek, direk of indirek,
vroeér of later, sal voortgebring word.

Spesiale lllustrasies — Feite Uit Die Werklike Lewe

Ek gaan nou voort om 'n reeks feite uit die werklike lewe aan te bied,
wat die waarhede waarvoor ek staan, illustreer en my argumente bevestig.

Onderdrukte Trots en Minagting

'n Dame, in een van die naburige dorpe aan dié waarin die skrywer
woon, het 'n saggeaarde jongman herhaaldelik met merkbare minagting en



onvriendelikheid behandel. Nie een van hulle het in die hoér kringe van die
samelewing beweeg nie, maar die dame het sonder oorsaak talle
geleenthede gebruik om verwytende dinge aan die jongman te sé asof hy
benede haar was en nie geskik was om oor die algemene met respek
behandel te word nie. Hierdie dame het die ongeluk oorgekom om 'n
aansienlike verlies te ly in die verlies aan 'n waardevolle ding, veroorsaak
deur die weghardloop van 'n los perd. Sy het die perd en voertuig geleen en
moes die skade vergoed. Dit was 'n ernstige las op haar geldelike bronne, en
sy was baie ontsteld oor haar slegte lot. Die jongman, wat 'n vriendelike en
vrygewige geaardheid gehad het en vasbeslote was om goed vir kwaad te
vergeld, het onmiddellik begin om geld in te samel ter wille van haar verlies.
Hy het self vrygewig bygedra en ander aktief gevra, en het gou 'n ruim
bedrag bymekaar gemaak, en voordat sy van sy aksies bewus geword het,
het hy voor haar verskyn en sy insameling beskeie tot haar beskikking gestel.
Sy was stomgeslaan. Hy het haar verlaat sonder om vir dank of lof te wag. Sy
was heeltemal oorweldig, het soos 'n kind gehuil en verklaar dat sy nooit
weer skuldig sou wees aan minagting, verwyte of onvriendelikheid teenoor
hom of enige ander medemens nie. Was daar enigiets in dit alles wat
teenstrydig is met die natuur?

Die Man Wie se Humeur Getem is

'n Man wie ek geken het, toe hy van my opmerkings oor hierdie
onderwerp hoor, het erken dat hy uit ondervinding weet dat die leerstelling
korrek is. Alhoewel hy self nog nooit in sy lewe nie-weerstand uit beginsel
beoefen het nie, het hy dit per geleentheid impulsief met verstommende
sukses beoefen. Hy is grootgemaak deur 'n kinderlose oom van hom, wat
bekend was vir sy hewige woedebuie wanneer hy kwaad geword het, en vir
die wreedheid waarmee hy sy beeste en die seuns wat hy grootgemaak het,
geslaan het wanneer hulle sy woede uitgelok het. Hy kon maar min van
enige seun of dier verduur, en was daarom 'n gereelde en tierende
slawedrywer tot verby sy middeljare.

Die verteller het gesé dat hy amper 'n volwasse man was toe die twee
by 'n sekere geleentheid in die winter met ‘n span osse die bos ingegaan het
om brandhout huis toe te bring. Uiteindelik, toe hulle langs 'n onbekende
pad op pad uit die bos uit was, het die slee 'n hindernis getref wat onder die
sneeu versteek was, en die span osse was heeltemal vas. Die oom,

9



geirriteerd deur hierdie onderbreking, het na sy neef, wat die sweep
vasgehou het, geskree om aan te hou ry en die beeste aan te jaag. Hy het
geskree en die sweep gebruik op die osse, maar tevergeefs, die slee het
vasgesit. “My oom het in 'n uiters hewige woedebui ontplof,” het hy gesé,
“en 'n knuppel van die vrag af gegryp en woedend op my afgekom met die
allerverskriklikste dreigemente, asof ek die outeur van die hele onheil is.”

Ek was heeltemal onskuldig, en vir ‘n oomblik vasbeslote dat ek my
oom se woede nie verder sou weerstaan nie, en dat ek my sweep sou verruil
vir sy knuppel wat amper so groot soos 'n gewone slee-stok was. Toe hy op
my afstorm, met die wapen omhoog gelig, het ek dit stewig met een hand
vasgegryp, en my karsweep met die ander hand uitgesteek en gesé: “Hier,
Oom, jy moet my nie met so iets slaan nie — vat die sweep.” Hy het
onmiddellik die houtstok laat val, die karsweep gegryp en my woes oor die
kop, skouers en rug geslaan. Hy het my toe die sweep aangebied en met
streng heftigheid uitgeroep: “Ry nou daardie span osse huis toe!” Ek het
kalm maar ferm geantwoord: “Nee, ek het my bes gedoen en sal nie weer
probeer nie; ry dit self, Oom.” Hierop het hy die arme osse hewig aangeval,
geskree, gegil en hulle net so genadeloos geslaan as wat hy met my gedoen
het, totdat hy van uitputting gaan sit het.

Hy het vir 'n oomblik gerus en 'n bietjie tot sy sinne gekom. Hy het
begin soek na die hindernis, en gou gevind dat 'n groterige jong boompie
oor die pad geval het en stewig in die daaropvolgende sneeu vasgesak het.
Nadat hy dit vasgestel het, het hy my beveel om die stam af te kap sodat dit
verwyder kon word. Ek het begin, my rug en skouers het erg gebrand van
die onverdiende slae. Toe ek halfpad klaar was, het ek na my oom opgekyk
en gesé: “Oom, voel jy al beter na die wrede pak slae wat jy my gegee het?”
Hy het bleek en skuldig gelyk, en sonder 'n woord om vir ‘n antwoord te
wag, het ek huis toe gegaan. Ek het die vrag losgemaak en sonder verdere
moeite die span na hul bestemming gery.

Van toe af, Meneer, het my oom nooit weer met sy ou woede-
uitbarstings losgebars nie; hy het my nooit geslaan, uitgeskel of mishandel
nie; hy het nooit sy beeste mishandel nie; en, heeltemal tot die
teenoorgestelde uiterste gegaan. Hy het homself verskeie kere amper laat
ore aansit deur 'n ondeunde seun wat hy moes grootmaak, sonder om 'n
hou toe te dien of selfs enige woede uit te druk. Ek het 'n paar jaar by hom
aangebly, en toe ek sien dat hy, soos ek gedink het, te laks geword het om
die pasgenoemde seun tereg te wys, het ek hom eendag gevra wat sy

10



gedrag so heeltemal verander het. Hy het my met 'n melancholiese
uitdrukking in die gesig aangekyk. Hy het gesé: “Onthou jy die wrede pak
slae wat ek jou gegee het toe daardie vrag hout in die sneeu vasgesit het?”
“Ja?” het ek geantwoord. “Dit het my humeur getem,” het hy gesé. “Ek het
nog nooit sulke gevoelens gehad nie. Ek was nog nooit weer dieselfde man
sedertdien nie. Ek het toe plegtig belowe om nooit weer 'n wrede hou op
mens of dier toe te dien solank ek nog leef nie. En ek het sedertdien skaars
'n geneigdheid gevoel om dit te doen.” Groot trane het oor sy wange gerol,
en hy het in stilte weggedraai.

“Ek het al baie keer daaraan gedink sedert my oom graf toe is. Dit
oortuig my dat jou leerstelling die waarheid is.” Hoe beindruk dit my leser?
Dui dit aan dat nie-weerstand strydig met of in ooreenstemming met die
natuurwette is?

Die swart vrou en die matroos

'n Eerbare ou swart vrou in die stad New York het eendag straatlangs
geloop om iets op te tel by 'n winkel daar naby, met haar tabakpyp in haar
mond, terwyl sy stilweg rook. 'n Joviale matroos, effens ondeund deur die
gebruik van drank, het die straat afgekom en, toe hy naby ons goeie Phyllis
kom, haar ondeund opsy gedruk en met 'n handbeweging haar pyp uit haar
mond geslaan. Hy het daarna toegekyk om haar oor sy truuk te hoor kla en
'n grap ten koste van haar te geniet. Maar hy was stom van verbasing toe sy
sagkens die stukke van haar gebreekte pyp optel, sonder die minste wrok in
haar optrede, en hom 'n waardige blik van gemengde hartseer,
vriendelikheid en jammerte gee, en sé: “Mag God jou vergewe, my seun,
soos ek jou vergewe.” Dit het 'n teer snaar in die hart van die kru matroos
geraak. Hy was oorstelp van skaamte, veroordeeling en berou. Die trane het
in sy oé begin opdam; hy moes dinge regstel. Hy het sy fout van harte bely,
en albei hande in sy twee sakke vol kleingeld gesteek, die inhoud op haar
afgedwing en uitgeroep: “Mag God jou seén, liewe moeder, ek sal dit nooit
weer doen nie.”

Die Hooimakers

Twee bure was besig om hooi op te tel van twee aangrensende

11



vleilande. Een het per ongeluk sy span osse en vrag laat vassit in ‘n
modderpoel, sodat hy die ander een se hulp nodig gehad het. Hy het sy
buurman gevra om te help met sy osse en sy manne. Maar sy buurman was
onbeskof en het hom net verwyt oor sy onverstandige bestuur en hom
beveel om homself te help, op sy eie tyd. Met aansienlike moeite het hy sy
vrag uit die modder gehaal en sy werk voortgesit. 'n Dag of twee later het sy
onbeskofte buurman 'n soortgelyke ongeluk oorgekom, waarop die ander,
sonder om op 'n versoek te wag, vrywillig sy osse aangebied het en die
nodige hulp verleen het. Die onbeskofte man het skaam gevoel. Sy boosheid
is oorkom deur sy buurman se goedhartigheid, en hy het hom daarna nooit
weer 'n guns geweier nie.

Die Twee Studente

Twee studente van een van ons universiteite het 'n effense
misverstand gehad. Een van hulle was 'n warmbloedige Suidlander van die
suide van Amerika (‘n “Southerner”). Hy het beledig gevoel en begin om
regstellende aksie te eis volgens Suidelike begrippe van eer. Hy is met
Christelike fermheid en sagmoedigheid hanteer. Die ander een het kalm aan
sy medestudent, wat oorreageer het, gesé dat hy in elk geval slegs
Christelike regstelling kon gee; dat hy nie bewus was daarvan dat hy hom 6f
beledig 6f wou beledig nie, en dat, indien hy oortuig kon word dat hy hom
enigsins te na gekom het, hy bereid was om ruim vergoeding te maak. Die
Suidlander het vir 'n paar oomblikke oorgekook met ridderlike
verontwaardiging, 'n stortvioed van verwytende woorde afgevuur en
gedreig om sy lafhartige onbeskoftheid te bestraf. Maar niks kon die ander
van stryk bring nie. Sonder die geringste teken van vrees of onderdanigheid
het hy sy teenstander se geweld met ware heldedom tegemoetgegaan,
verklaar dat hulle tot dusver vriende was en dat hy van plan was om sy
vriendelike houding te handhaaf, hoe hy ook al behandel sou word, en die
bedreiger laat besef hoe onwaardig sy huidige humeur, taal en gedrag was,
ook teenoor homself.

Sy goeie maniere, voorkoms, woorde en toon het die regte reaksie
gebring. Die blos van woede het verander in 'n blos van skaamte en berou.
Die Suidlander het met eerlike onderworpenheid vorentoe getree, sy hand
bewerig uitgesteek en uitgesé: “Ek het soos 'n dwaas gepraat en opgetree;
sal jy my vergewe?” “Met my hele hart,” was die hartlike antwoord.

12



Onmiddellik het hulle mekaar omhels; versoening was volkome; en hulle
was vir altyd hegte vriende. Die kern van hierdie anekdote is gegee deur 'n
waardige predikant van Baptiste-oortuiging, na een van my lesings oor nie-
weerstand; en ek dink hy het homself as 'n getuie van die toneel voorgestel.

Twee Bure en die Kraalmis

Twee van my voormalige bure het 'n effense twis gehad oor 'n paar
vragte kraalmis. Een van hulle was die ander se huurder. Die verhuurder het
uitdruklik ooreengekom om al die mis van die stal te reserveer, en het dit
aan die huurder beskikbaar gestel in ruil vir sekere voorregte en gunste.
Maar aangesien die huurder 'n aansienlike hoeveelheid hooi van buite
aangekoop en verbruik het, het hy 'n gedeelte van die mis geéis. Hy het
voorgestel om die saak aan die arbitrasie van sekere waardige bure oor te
laat. Die ander een het alle verwysing na 'n derde party van die hand gewys
en beweer dat hulle albei weet wat reg is, en hul probleme onder mekaar
behoort te besleg. Maar op ‘n dag het die huurder daarin geslaag om 'n paar
vreedsame bure byderhand te hé, en in hul teenwoordigheid het hy met
erns sy voorstel hernu om die saak aan hul beslissing oor te laat. Die ander
een, gegrief deur sy volharding, het dadelik geantwoord: “Ek het niks om
weg te steek nie; ek het probeer om te doen soos ooreengekom is, en om
jou te behandel soos ek behandel wil word. God die Almagtige het iets in
ons almal se binneste geplant wat vir ons sé wat reg en verkeerd is; as jy
dink dit is reg om daardie mis weg te dra, doen dit dan; en ek belowe aan
myself om jou nooit weer met selfs 'n vraag oor die saak te pla nie.”

Dit was doeltreffend. Die huurder het sy fout besef; alles was stil; die
eis is uitgegooi deur die hof van die gewete; en nie-weerstand se
beslissende vriendelikheid het alle twis opgelos. Dit is aan my vertel deur
een van die vriende wat as regter en beslisser in die saak gekies is. Sy
buitegewone opmerking was: “Dit was een van die beste preke wat ek nog
ooit gehoor het.”

Die beslaglegging van die perd

“’n Man het een middag in groot woede sy buurman genader en gesé:
‘Meneer! Ek het vanoggend jou perd los in die pad gevind en hom in die skut

gesit waar hy steeds is. As jy hom wil hé, gaan betaal die fooie en vat hom

13



huistoe. En ek gee jou nou kennis dat so gereeld as ek hom los in die
hoofweg vind, sal ek hom op jou koste na die skut neem.” ‘En ek,’ het die
buurman geantwoord, ‘toe ek vanoggend by my venster uitkyk, het ek jou
koeie in my mielieland gesien. Ek het hulle almal uitgedryf en hulle in jou
weiveld gebring. Ek gee jou nou kennis dat so gereeld as ek hulle in my
mielieland vind, ek dit weer sal doen.” Die eerste het nederig homself met sy
buurman versoen, na die skut gegaan, die fooie betaal en sy buurman se
perd aan hom terugbesorg met 'n eerlike verskoning vir sy slegte gedrag.” —
Anoniem.

Twee Bure en die Henne

'n Man in New Jersey het vir Henry C. Wright die volgende storie
vertel oor homself en een van sy bure. “Ek het eens 'n groot klomp henne
besit; hulle was gewoonlik toegemaak. Maar een lente het ek besluit om
hulle in my erf te laat rondhardloop, nadat ek hulle vlerke geknip het sodat
hulle nie kon vlieg nie. Eendag, toe ek by die huis kom vir aandete, het ek
uitgevind dat een van my bure daar was, woedend, om my te laat weet dat
my henne in sy tuin was, en dat hy verskeie van hulle doodgemaak en in my
erf gegooi het. Ek was sommer woedend omdat hy my pragtige henne
doodgemaak het wat vir my so baie werd was. Ek het dadelik besluit om
wraak te neem, hom te dagvaar, of op een of ander manier vergoeding te
eis. Ek het gaan sit en my aandete so kalm as moontlik geéet. Teen die tyd
dat ek klaar was met my ete, was ek kalmer en het gedink dat dit dalk nie
die beste was om met my buurman oor henne te baklei nie, om hom
sodoende my bittere, blywende vyand te maak. Ek het besluit om 'n ander
manier te probeer, want ek was seker dat dit beter sou wees."

“Na aandete het ek na my buurman gegaan. Hy was in sy tuin. Ek het
uitgegaan en hom gevind terwyl hy een van my henne met 'n knuppel
agternagesit het en probeer het om dit dood te maak. Ek het hom geroep.
Hy het na my gedraai, met ‘n gesig wat ontvlam van woede, en in groot
woede uitgebars. ‘Jy het my mishandel. Ek sal al jou henne doodmaak as ek
ek hulle in die hande kan kry. Ek is nog nooit so mishandel nie. My tuin is
verwoes.” ‘Ek is baie jammer daaroor,’ het ek gesé. ‘Ek wou jou nie skade
aandoen nie, en nou sien ek dat ek 'n groot fout gemaak het deur my henne
uit te laat. Ek vra jou om vergifnis, en is bereid om jou ses keer die skade te
betaal.’

14



“Die man het verward gelyk. Hy het nie geweet wat om daarvan te
dink nie. Hy het opgekyk na die lug — toe af na die aarde — en toe na die
arme hen wat hy agternagesit het, en niks gesé nie. ‘Sé nou vir my,” het ek
gesé, ‘wat die skade is, en ek sal jou sesvoudig terugbetaal; en my henne sal
jou nie weer pla nie. Ek sal dit heeltemal aan jou oorlaat om te sé wat ek
moet betaal. Ek kan dit nie bekostig om die liefde en die goeie
toegeneentheid van my bure te verloor en met hulle te stry nie, nie oor
henne of oor enigiets anders nie.” ‘Ek is 'n groot dwaas!” het die buurman
geantwoord. ‘Die skade is nie die moeite werd om oor te praat nie; en ek
het meer nodig om jou te vergoed as jy vir my, en om jou om vergifnis te
vra, as jy vir my.”” — Wright’s Kiss for a Blow.

Henry en Albert

“Ek skryf hoofsaaklik om julle 'n verslag te gee van die krag van liefde
wat plaasgevind het in die gesin van 'n ou vriend van my, wat nou nie meer
daar is nie. Behalwe ander kinders het hy twee seuns agtergelaat, Henry,
omtrent twintig jaar oud, en Albert, omtrent sestien. Laasgenoemde het 'n
sogenaamde slegte, onbeheerbare humeur gehad wat sy moeder baie
probleme veroorsaak het; en sy (waarskynlik op 'n grapperige manier) het
vir Henry gesé hy moet hom slae gee. Hy het Albert gesé; maar Albert het
weerstand gebied, en het 'n hewige pak slae gekry. Maar dit het hom glad
nie getem nie, en hy het gesweer dat hy nooit weer met Henry sou praat
totdat hy oud genoeg was om wraak te neem nie. Terwyl hy steeds in die
huis gebly het (‘n paar maande, glo ek) het hy nooit met Henry gepraat nie.

Hierna het hy op die see gaan werk en was vier of vyf jaar weg. Maar
Albert was 'n seun met ‘n paar baie goeie eienskappe. Hy het geld
bymekaargemaak; en terwyl die skip op en afgelaai het by die hawens van
die verre lande wat hy besoek het, het hy kort uitstappies na die binneland
gemaak en sy oé en ore gebruik om sy verstand te verbeter met die inligting
wat hy kon inwin, en het teruggekeer as 'n ongelooflik stewige, atletiese
jongman, en blykbaar baie beter in sy optrede. Hy was openhartig en sosiaal
met die res van die gesin, maar hy het nie 'n woord vir Henry gesé nie.
Laasgenoemde het teen hierdie tyd 'n Metodiste-prediker geword, en Albert
se gedrag teenoor hom het hom diep bedroef.

Na 'n rukkie het Henry na Albert gegaan en met trane in sy oé vir hom
gesé: “Albert, ek kan onmoontlik langer so leef. Jou stilswye kan ek nie nog

15



'n uur verduur nie. Jy sal dalk onthou jy het gesé dat wanneer jy my
teruggeslaan het, jy weer met my sou praat; ek is nou gereed om jou straf te
ontvang. Laat ons na die skuur gaan; ek sal my jas uittrek — ek belowe jou
dat ek geen weerstand sal bied nie, en jy kan my so lank as wat jy wil slaan;
en dan kan ons vriende wees. Ek sou jou nooit geslaan het as Ma dit nie
versoek het nie. Ek is jammer dat ek dit gedoen het.” Albert se dapper, sterk
hart kon enige hoeveelheid houe verduur sonder om ineen te krimp, maar
Henry se liefde kon hy nie weerstaan nie. Dit het sy trotse gees onmiddellik
afgebreek, en binne 'n oomblik was hy in trane. Hulle het mekaar dadelik
ombhels. Vir 'n rukkie was hul liefde onuitspreeklik groot, en Albert het sy
spyt uitgespreek oor wat hy gesé het; en hulle is nou, vir al wat ek weet,
twee liefdevolle broers, net soos enige ander in die land. En aan God, die
God van vrede, al die eer." — Letter from Alfred Wells in the Practical
Christian.

Die Onderdrukte Hoedemaker

“Sowat negentien of twintig jaar gelede, toe ek in die hoedebedryf
was, het ek 'n man met die naam Jonas Pike van Massachusetts in diens
geneem, wat 'n uiters uitstekende werksman was in die vervaardiging van
hoede. Maar hy was een van daardie soort manne wat elke dan en wan ’'n
tydperk van oormatige alkoholgebruik sou hé. Daarom, as 'n natuurlike
gevolg, was hy meestal sonder gemaklike klere. Nadat hy werk by 'n winkel
gekry het, sou hy baie ywerig werk totdat hy twintig tot dertig en soms
veertig dollar se klere verdien het (want hy het altyd klere nodig gehad as hy
begin werk het); en dan sou hy op een van sy wyntreine klim en elke
kledingstuk wat ses sent sou haal, verkoop en alles op whiskey bestee.”

Wanneer alles weg was, en hy 'n bietjie begin afkoel het, sou hy baie
lelik wees; soms sou hy kwaad word en skel, en daarna sou hy redelik vra en
smeek dat ek hom moet vertrou met 'n hoed of iets anders wat hy kon
verkoop, om sodoende meer whiskey te bekom. As ek hom geweier het, sou
hy baie kwaad word en dreig om my te slaan, wat ek vir hom gesé het hy
kon doen wanneer hy wou. Maar hy het gesé: “Ek sal dit nie in jou eie winkel
doen nie; as ek jou buite kry, sal ek jou soos 'n sak slaan.”

Nadat ek hom hierdie woorde verskeie kere hoor herhaal het, het ek
by die deur uitgestap. Ek het toe met hom gepraat en gesé: ‘Ek is nou buite
die winkel, jy kan my kom slaan as jy dit baie graag wil doen,” waarop hy uit

16



die winkel gestap het, woedend na my toe gekom het, homself vir 'n bokser
voorgedoen het, en my 'n hou op die bors gegee het, waarop ek my hand op
my wang gesit het en dit na hom toe gehou het en gesé het: ‘Slaan nou hier,
Jonas.” Hy het my met verstomming en verbasing aangekyk, toe omgedraai
en terselfdertyd gesé: ‘Jou d—r, as jy nie wil veg nie, sal ek jou met rus laat.’
Hy het die winkel binnegegaan, gaan sit en stilgebly. Hy het nugter
geword en aan die werk gespring, en was daarna altyd liefdevol en
vriendelik, en baie vreedsaam met my. Ek het hom daarna verskeie kere in
diens geneem om vir my te werk, en hy was altyd baie vreedsaam en
behulpsaam.” — Letter from Erastus Hanchett in the Practical Christian

Die Rewolusionére Soldaat

“’n Geliefde broer, nou oorlede, het my van 'n gebeurtenis in sy lewe
vertel wat ek dink die moeite werd is om te bewaar. Hy was 'n soldaat in die
rewolusionére oorlog. Nadat hy hier aangekom het, het hy godsdienstig
geword en was oortuig dat alle ‘oorloé en gevegte’ teenstrydig is met die
Evangelie van Christus. Sy ywer om sy beginsels te verdedig, het die
vyandskap van ‘n goddelose man in die buurt aangewakker, wat gedreig het
dat sy seun hom sou slae gee wanneer dié van die weermag af huis toe kom.

“En inderdaad, toe die seun by die huis kom, het die ou man sulke
stories oor hierdie broer aan hom vertel, dat dit hom so aangewakker het,
dat hy woedend na die huis gekom het waar my broer gewoon het,
vasbeslote om te veg. My broer het met hom geredeneer en met alle
middele in sy vermoé probeer om sy woede te laat bedaar en hom van sy
voorneme te laat afsien; maar niks wou werk nie; veg moes hy, en veg sou
hy.”

““Wel,” sé die broer, ‘as ons moet baklei, moenie dat ons soos katte en
honde in die huis baklei nie; kom ons gaan uit veld toe.””

“Hiertoe het hy ingestem. Toe hulle in die veld kom en die jong
boelie homself vir die geveg uitgetrek het, het my broer hom in die gesig
gekyk en gesé: ‘Nou is jy ‘'n groot lafaard.” ‘Lafaard! Moenie my ’n lafaard
noem nie.” ‘Wel, jy is een van die grootste lafaards wat ek nog ooit gesien
het.” ‘Wat bedoel jy?’ ‘Ek bedoel soos ek sé — jy moet 'n baie groot lafaard
wees om teen ‘'n man te veg wat jou nie sal beveg nie.” ‘Wat, bedoel jy om
nie teen my te veg nie?’ ‘Ek gaan dit nie doen nie; jy mag teen my veg soveel

17



as jy wil. Ek sal nie 'n vinger teen jou oplig nie.” ‘Is dit jou beginsel?’ ‘Ja, dit is;
en ek is van voorneme om daaraan getrou te wees.’

Die gees van die jong soldaat het platgeval; en terwyl hy sy arm
uitstrek, sé hy: ‘Dan kap ek liewer daardie arm af as wat ek jou slaan.” Hulle
het toe in 'n gesprek getree en goeie vriende uitmekaar gegaan.” — Non-
Resistant.

Oud-president Jefferson en die kuiper se winkel

"Die volgende is baie jare gelede vertel deur een van die partye, wat 'n
baie gerespekteerde burger van Montgomery County, Pennsylvania, was,
sedertdien oorlede:

“Gedurende die presidensiéle termyn van Thomas Jefferson het twee
jong mans van Pennsilvanié 'n huurkontrak van sy handelsmeule in
Monticello van hom geneem, waarvan een van die bepalings was dat die
verhuurder (die president) binne 'n gegewe tydperk 'n kuiperwinkel vir hulle
gebruik moes oprig. Die tyd vir 'n vergadering van die Kongres het spoedig
aangebreek, en die President moes na Washington reis om sy amptelike
pligte na te kom, waar hy lank in nasionale bekommernisse verdiep was, en
die bou van die kuiperwinkel is heeltemal deur hom vergeet en agterweé
gelaat. Nie deur sy huurders nie, wie se daaglikse behoeftes hulle
voortdurend herinner het aan die bepalings in die huurkontrak; en
uiteindelik het hulle besluit om dit self op te rig en die koste daarvan van hul
verhuurder te hef.”

Met die terugkeer van die President na sy herehuis, het die partye
vergader om 'n groot rekening te vereffen wat tydens sy afwesigheid
opgeloop het. Die items is een vir een deurgegaan en ondersoek, en almal is
bevredigend bevind, behalwe die koste vir die bou van die kuiper se
werkswinkel, waarteen hy beswaar gemaak het en beweer het dat hy dit
met sy eie werkers kon oprig. Verskeie pogings is aangewend om 'n skikking
te bewerkstellig, maar hulle het altyd misluk wanneer hulle by die kuiper se
werkswinkel kom. Die jong mans het warm en ywerig in die saak geword; en
die partye, in plaas daarvan om nader aan mekaar te kom, het hulself by
elke ontmoeting verder uitmekaar bevind.

“In hierdie toedrag van sake het die vader van die jong mans, wat 'n
sagmoedige, vriendelike, versoenende heer was, met 'n mate van kennis van
die wéreld en sy weé, by sy seuns aangekom, wat hom van hul probleem

18



met hul verhuurder ingelig het. Hy het hulle versoek om dit aan hom oor te
laat, en opgemerk dat hy gedink het hy kon dalk 'n vriendskaplike skikking in
die saak bewerkstellig. Hulle het hierdie koers ingeslaan, en heel gepas het
hy die President met die rekening ingewag. Dit is deurgegaan en
goedgekeur, behalwe vir die koste van die bou van die winkel, wat hy
[Thomas Jefferson] met 'n mate van fermheid gesé het hy nie kon toelaat
nie, om genoemde redes.”

Sy teenstander, wat sy oénskynlike besluit oor die onderwerp
opgemerk het, het baie ernstig opgemerk: ‘Wel, vriend Jefferson, dit was
nog altyd my gewoonte deur die lewe om eerder toe te gee as om in ‘n stryd
te tree.” Onmiddellik nadat hierdie opmerking gemaak is, het die president
sy ken vir 'n oomblik op sy bors laat sak, en toe hy sy kop in 'n regop posisie
opgelig het, het hy met 'n baie nadrukkelike uitdrukking opgemerk: “n Baie
goeie beginsel, mnr. Shoemaker, en ek kan dit net so ver as u uitleef. Laat
die rekening vir die kuiper se werkswinkel aan my oorgelaat word.’

So het die moeilikheid geéindig, en die partye het hul vriendelike
respek vir mekaar voortgesit totdat die dood hulle geskei het. En die kweek
van 'n soortgelyke gesindheid, 'om vrede met alle mense na te streef', sou
duisende probleme beéindig, en baie bydra tot die geluk van individue,
asook die algemene harmonie en orde van die samelewing bevorder.” —
Farmer’s Cabinet.

Die volgende staaltjie handel oor 'n man met die naam William
Ladd (1778-1841), wat die bynaam 'apostel van vrede' gekry het. Dit het my
gefassineer, so ek het hom opgesoek. Hy was 'n voorstander van matigheid,
teen 1816 het hy opgehou om wyn te drink, te rook en tabak te kou, en
begin preek. Of hy nou oor matigheid, slawerny of ander kwessies gepreek
het, hy “het altyd afgesluit met 'n passievolle uiteensetting van die gruwels
van oorlog en die seéninge van universele vrede. Sy sienings was so
uitgesproke dat hy wyd en syd as “Peace Ladd” bekend gestaan het." In
plaas van die titel 'Meneer', of 'die grote', of 'die sterke’, het hy die titel
'Vrede' gekry! Wat 'n eer.

Ons mag dink dat dit gewild sou wees om vir vrede op te staan,
maar dit is nie altyd die geval nie. 'n Voorbeeld hiervan was sy teenkanting
teen 'n monument ter herdenking van die Slag van Bunker Hill, een van die
eerste groot veldslae van die Amerikaanse Rewolusionére Oorlog. Hy het
dit genoem 'n "monument vir barbaarsheid en die gees van die anti-Chris...

19



Ek weet dat patriotisme, dankbaarheid en bowenal glorie teen my opgestel
sal word, en ek sal gebrandmerk word as 'n arme ellendeling, 'n fanatikus
en 'n misantroop. Nietemin weier ek om die menigte te volg... Sulke dinge
moedig militére glorie aan en bedreig sodoende die vrede van die wéreld.
Omdat dit net so ydellik is vir 'n nasie om 'n monument van haar eie
oorwinnings op te rig as wat dit is vir 'n individu om sy eie roem uit te
basuin..."

Hy het opgemerk wat baie kommentators oor die aard van oorlog
ook al opgemerk het - dat niemand hulself ooit as die aggressor beskou nie:
“Watter oorlog in moderne tye is nie deur beide kante defensief genoem
nie?” Hy het ook geskryf: “As ek oorlog nie as 'n sielvernietigende sonde
beskou het nie, sou ek nooit soveel van my lewe en my eiendom vir die
uitwissing daarvan opgeoffer het nie.” Ladd is oorlede terwyl hy 'n
toespraak gehou het, en het 'n deel daarvan op sy knieé gelewer.

William Ladd en sy buurman Pulsifer

Wyle William Ladd, bekend as die apostel van vrede, het die volgende
staaltjie vertel.

“Ek het 'n mooi graanland op 'n buiteplaas gehad, 'n entjie van die
plaashuis af. Elke keer as ek verbygery het, het ek my buurman Pulsifer se
skape in die lande gesien, wat my hoop op 'n oes vernietig het. Hierdie
skape was van die maer, langbeen soort, aktief soos spaniéls — hulle kon oor
die hoogste heining spring, en geen muur kon hulle uithou nie. Ek het by
buurman Pulsifer gekla en hom gereelde boodskappe gestuur, maar alles
tevergeefs. Miskien sou hulle vir 'n dag of twee uitgehou word, maar die
bene van sy skape was lank en my graan heelwat meer aanloklik as die
aangrensende weiding. Ek het weer verbygery — die skape was al weer almal
daar — ek het kwaad geword en vir my manne gesé om die honde op hulle te
sit, en as dit nie sou werk nie, sou ek hulle betaal as hulle die skape skiet.

“Ek het baie ontsteld weggery, want ek was toe nie so 'n vredesman
soos ek nou is nie, en ek het letterlik ‘n groot stryd in my gemoed gevoel.
Skielik is 'n lig vir my aangesteek. Ek het myself afgevra, sou dit nie goed
wees vir jou om die vredesbeginsel wat jy aan ander verkondig, in jou eie
gedrag te probeer nie! Ek het dit alles deeglik deurdink en verskeie opsies
oorweeg oor die beste koers om te volg.

20



“Die volgende dag het ek oorgery om buurman Pulsifer te sien. Ek het
hom gevind waar hy by sy deur hout kap. ‘Goeiemdre buurman.” Geen
antwoord nie. ‘Goeiemoére,” het ek herhaal. Hy het 'n soort kreun gegee,
soos 'n vark, sonder om op te kyk. ‘Ek het gekom,” het ek voortgegaan, ‘om
jou oor die skape te sien.’” Hierop het hy sy byl neergegooi en op 'n baie
kwaai manier uitgeroep: ‘Is jy nie nou ‘'n mooi buurman om vir jou manne te
sé om my skape dood te maak nie! Ek het daarvan gehoor —’n ryk man soos
jy om 'n arm man se skape te skiet!’

“Ek was verkeerd, buurman,’ het ek gesé, ‘maar dit sal nie deug dat
jou skape al daardie graan opeet nie; so ek het oorgekom om te sé dat ek
jou skape na my weidingplaas sal neem en hulle by myne sal sit; en in die
herfs kan jy hulle terugneem; en as enigeen van hulle vermis word, kan jy
jou keuse uit my hele kudde neem.’” Pulsifer het verward gelyk; hy het nie
geweet hoe om my te antwoord nie. Uiteindelik het hy gestotter, ‘Wel, is jy
werklik ernstig?’ ‘Beslis,” het ek geantwoord. ‘Dit is beter vir my om jou
skape in my weiding te laat gras vreet as om hulle hier graan te voer; want
ek sien die heining kan hulle nie uithou nie.”

“Na 'n oomblik se stilte — ‘Die skape sal julle nie meer pla nie,” het
Pulsifer uitgeroep, ‘ek sal hulle almal boei. Maar ek sal julle laat weet,
wanneer iemand van skiet praat, kan ek ook skiet; en wanneer hulle
vriendelik is, kan ek ook vriendelik wees.” Die skape het nooit weer op my
plaas oortree nie. ‘En, my vriende,” het vader Ladd voortgegaan terwyl hy sy
gehoor toespreek, ‘onthou dat wanneer julle praat daarvan om die bure
skade aan te doen, hulle ook praat daarvan om jou skade aan te doen.
Wanneer nasies dreig om te veg, sal ander nasies ook gereed staan. Liefde
sal liefde voortbring, en 'n wens om in vrede te leef, sal julle in vrede hou.
Julle kan die kwaad slegs met die goeie oorkom. Daar is geen ander manier
nie.”” — Democratic Review.

Gevolgtrekking

Die voorafgaande illustrasies is afkomstig uit die alledaagse lewe, en
hoewel dit nie gevalle van uiterste persoonlike gevaar en ontsnapping
behels nie, is dit nietemin relevant en belangrik. Hulle toon die aanpassing
van Christelike nie-weerstand teen die menslike natuur in die tienduisend
gevalle van persoonlike probleme. Hulle demonstreer dat dit nie teenstrydig
met die natuur is nie, maar besonder gepas is om die woelinge van mense se

21



hartstogte te verlig en te suiwer; dat die slegste mense gunstig beinvloed
word deur die tussenkoms daarvan; dat die ordentlike soort daardeur
bewaar kan word van tallose twiste. In plaas daarvan om die wet van
selfbehoud teen te werk, is dit die hoogste en sekerste metode om die groot
doelwitte van daardie wet te verseker.

Dit sal meer volledig gedemonstreer word deur 'n voortsetting van
illustrasies in die volgende hoofstuk wat gevalle van groter gevaar en
verlossing behels. Intussen kan ek my nouliks daarvan weerhou om die leser
se begrip en gewete aan te spreek met die vraag: is die leerstelling wat
aangevoer word, nie die mees Christelik, die mees rasioneel, die mees
uitnemend, die mees bewonderenswaardig, die mees gepaste wyse om
vrede op aarde en welbehae onder die mensdom te bevorder nie? Is dit nie
net wat die arme kreunende natuur nodig het om dit te streel, en dit tot ‘n
goeie toestand te herstel en dit na sy glorieryke bestemming te dra nie? Dit
sal al hoe gesonder en mooier voorkom hoe meer dit ondersoek word.

“0, wanneer sal die mens sonder kettings opstaan,
Uit die gelouterde skuim van die aarde se bestaan —
Genade in die 0é van sy naaste lees.

En vir ewig vriendelik wees?”

Hier kom Ballou nou by die meer dramatiese voorbeelde. Maar eers wil ek
'n paar getuienisse van die Apostoliese Christene deel wat Ballou insluit,
toe hulle onder die Romeinse Ryk geleef het:

Getuienis van Celsus en Gibbon

Celsus, 'n heidense filosoof, het omtrent die middel van die tweede eeu
'n uitgebreide werk teen die Christene geskryf. Een van sy ernstige bewerings
was in die volgende woorde: "Jy sal nie wapens dra in diens van die ryk wanneer
jou dienste benodig word nie, en as al die nasies volgens hierdie beginsel sou
optree, sou die ryk deur die barbare oorrompel word."

Gibbon, die gewilde Engelse historikus van die kwynende Romeinse Ryk,
'n skeptikus teenoor die Christendom, bevestig, so terloops, die feit dat die
vroeé Christene ondubbelsinnig nie-weerstandbiedend was. “Hulle het nie
geweet hoe om die verdediging van ons geliefdes en eiendom te versoen met

22



hul eie geduldige leerstelling nie, wat 'n onbeperkte vergifnis van vorige skades
aanbeveel het, om sodoende nuwe beledigings uit te nooi. Hul eenvoud word
aangetas deur die gebruik van ede, deur die prag en praal van die magistraat, en
deur die aktiewe stryde in die openbare lewe; en hul menslike onkunde kon ook
nie oortuig word dat dit wettig is om, by enige geleentheid, die bloed van hul
medemense te vergiet, hetsy deur die swaard van geregtigheid of dié van oorlog
nie, selfs al sou kriminele en vyandige pogings die hele gemeenskap bedreig...
Hulle het gevoel en erken dat sulke instellings (wanneer ‘n lewe geneem word,
ens.) nodig mag wees vir die huidige stelsel van die wéreld, en hulle het hulle
blymoedig onderwerp aan die gesag van hul heidense goewerneurs. Maar terwyl
hulle die leuses van passiewe gehoorsaamheid ingeskerp het, het hulle geweier
om enigsins aktief deel te neem aan die burgerlike administrasie of militére
verdediging van die Ryk.” Vol. | bl. 24.

“Nederige Christene is soos skape tussen wolwe in die wéreld gestuur,
en sedertdien is hulle nie toegelaat om geweld te gebruik nie, selfs nie ter
verdediging van hul godsdiens nie. Hulle was van mening dat hulle nog meer
krimineel sou wees as hulle in die versoeking gekom het om die bloed van hul
medemense te vergiet ter wille van ‘n twis oor die ydele voorregte of die vuil
gewin van hierdie verganklike lewe. Getrou aan die leerstelling van die apostel,
wat tydens die bewind van Nero die plig van onvoorwaardelike onderwerping
verkondig het, het die Christene van die eerste drie eeue hul gewete suiwer en
onskuldig bewaar aan die skuld van geheime sameswering of openlike rebellie.
Terwyl hulle die strengheid van vervolging ervaar het, het hulle nooit hul tiranne
uitgelok om hulle in ‘n verlate veld te ontmoet nie, of om hulself deur
verontwaardiging te onttrek na afgeleé en afgesonderde hoekies van die aardbol
nie.” Vol. Il bl. 200.

Die Veiligheid van Nie-Weerstand

Raymond die reisiger — Agent van die Bybelgenootskap in Texas — Die
jongman naby Philadelphia — Robert Barclay en Leonard Fell —
Aartsbiskop Sharpe — Rowland Hill — Twee Metodiste Nie-
Weerstandbieders — Die twee Nieu-Seelandse opperhoofde — Die
Sendeling en Arabiere — 'n Christelike stam in Afrika — Die Morawiese
Indiane — Die Morawiérs van Grace Hill — Die Shakers — Die Indiane en
die Kwaker-familie — Die inwoners van die Loochoo-eilande — Die
Indiane en die Kwaker-vergadering — Die Christelike dorp in Tirol —

23



Kaptein Back, die Kwakers en die Maleiers — Jonathan Dymond —
Kolonie van Pennsilvanié.

Ek het in die vorige hoofstuk probeer demonstreer dat nie-weerstand,
in plaas daarvan om in stryd met die natuur te wees, in perfekte
ooreenstemming is met al haar fundamentele wette. Ek is van voorneme om
in hierdie hoofstuk daardie demonstrasie te voltooi deur 'n verdere
illustrasie van die superieure algemene veiligheid van nie-weerstand. Dit sal
gedoen word deur middel van anekdotes en historiese feite, wat die
werklike funksionering daarvan in baie gevalle van dreigende gevaar toon.

Ek onderneem nie om te bewys dat die praktyk van nie-weerstand
altyd die lewe en persoonlike veiligheid van sy aanhangers sal bewaar nie,
maar slegs dat dit oor die algemeen wel werk. Jesus, die apostels en
duisende Christelike martelare is gedood ondanks hul nie-weerstand.
Ongetwyfeld sal ander in die toekoms onreg aangedoen word,
verontwaardig en vermoor word, ondanks dieselfde beloftes. Uitsonderings
weerlé nie 'n algemene reél nie.

Net soos die voorstanders van dodelike weerstand nie beweer dat dit
altyd die behoud van lewe en persoonlike veiligheid verseker nie, beweer ek
ook nie dat Christelike nie-weerstand dit sal doen nie. Hulle beweer dat
diskresionére weerstand veiliger is as nie-weerstand; dat die algemene
neiging daarvan, ten spyte van toevallige mislukkings, is om lewe te bewaar
en persoonlike veiligheid te verseker. Ek pleit vir presies die
teenoorgestelde. Hier is 'n belangrike kwessie. Die dodelike
weerstandbieders bevestig die superieure veiligheid van hul beginsel van
aksie; die nie-weerstandbieders van hulle s'n. Die partye is in direkte
teenspraak. Wie van hulle is reg?

Die weerstandbieders het, volgens dr. Dick, 14 000 000 000, en
volgens mnr. Burke, 35 000 000 000 menselewens verloor sedert hul
eksperiment begin het. Kan nie-weerstandbieders 'n groter verlies as dit ly?
Kan hul beginsel van aksie lei tot 'n groter verlies aan lewe en geluk? Nee.
Onder die mees ongunstige omstandighede sal hulle nie in die verhouding
van een tot 'n duisend verloor nie, en 'n paar eeue van volharding in hul
beginsel sal die vure van menslike geweld regoor die aarde heeltemal blus.
Laat ons voortgaan om te wys dat die praktyk van nie-weerstand by uitstek
veilig is.

24



Raymond die Reisiger

Raymond, 'n gevierde Europese reisiger, lewer die volgende getuienis:

Hy sé van die Spaanse smokkelaars: “Hierdie smokkelaars is so vaardig
as wat hulle vasberade is, is te alle tye vertroud met gevaar en sal opmars in
die aangesig van die dood. Hul eerste beweging is 'n skoot wat nooit mis nie,
en hulle is beslis 'n voorwerp van vrees vir die meeste passasiers, want waar
moet hulle meer gevrees word as in woestyne, waar misdaad geen getuie
het nie en die swakkes geen hulp nie? Wat myself betref, alleen en
ongewapen, het ek hulle sonder angs ontmoet en hulle sonder vrees
vergesél.”

Ons het min belangstelling in manne wat ons nie met hul wantroue en
afguns inspireer nie, en ons kan alles verwag van diegene van wie ons slegs
vereis wat een mens tot ‘n ander mens verskuldig is. Die natuurwette
bestaan steeds vir diegene wat lankal die wette van die burgerlike regering
afgeskud het. Alhoewel hulle in stryd is met die samelewing, is hulle soms in
vrede met hul medemense. ‘n Sluipmoordenaar was my gids in die passe
van die grense van ltali€; die smokkelaar van die Pireneé het my met 'n
verwelkoming langs sy geheime paaie gelei. Gewapen sou ek die vyand van
albei gewees het; ongewapen het hulle my ewe veel gerespekteer. Met so 'n
verwagting het ek lankal alle dreigende apparaat tersyde gestel. Wapens
kan wel teen die wilde diere gebruik word, maar niemand moet vergeet dat
wapens geen verdediging teen die verraaier is nie; dat wapens die
goddelose irriteer en die eenvoudiges intimideer; laastens, dat die man van
vrede onder die mensdom 'n baie meer heilige verdediging het — sy
karakter.

Agent van die Bybelgenootskap in Texas

“In die eerste helfte van die jaar 1833, of omtrent daardie tyd, was 'n
agent van die Bybelgenootskap op reis in Texas. Sy roete het deur 'n stuk
bos gegaan, waar twee mans hom met moorddadige bedoelings voorgelé
het, een gewapen met 'n geweer, die ander met 'n groot knuppel. Toe hy die
plek van hul wegkruipplek nader, het hulle op hom afgestorm; maar omdat
hy geen weerstand gebied het nie, het hulle nie op hom toegeslaan of na
hom geskiet nie. Hy het met hulle begin redeneer; en kort daarna het hulle

25



minder gretig gelyk om hom so vinnig te vernietig. Na nog 'n kort tydjie het
hy hulle oorreed om saam met hom op 'n stomp te gaan sit en die saak
doelbewus te bespreek; en uiteindelik het hy hulle oorreed om saam met
hom in gebed te kniel, waarna hulle vriendelik van hom afskeid geneem
het.” — Calumet

Die Jong Man Naby Philadelphia

'n Paar jaar gelede is 'n jongman in die omgewing van Philadelphia
eendag in 'n bos voorgekeer met die eis: “Jou geld, of jou lewe.” Die rower
het toe 'n pistool teen sy bors gehou. Die jongman, met 'n groot som geld,
het dit rustig en kalm aan sy vyand oorhandig, terwyl hy hom terselfdertyd
die boosheid en gevaar van sy loopbaan voorgehou het.

Die jongman se teregwysings het die rower diep in die hart getref. Hy
het woedend geword, sy pistool oorgehaal, dit teen die jongman se kop
gehou en met 'n eed gesé: “Hou op met daardie preke, anders blaas ek jou
harsings uit.”

Die jongman het kalm geantwoord: “Vriend, om my geld te spaar, sou
ek nie my lewe waag nie; maar om jou van jou bose weg te red, is ek bereid
om te sterf. Ek sal nie ophou om by jou te pleit nie.” Hy het toe die waarheid
nog ernstiger en vriendeliker in oorvloed meegedeel.

Gou het die pistool op die grond geval; die trane het begin vloei; en
die rower was oorweldig. Hy het die geld teruggegee met die opmerking:
“Ek kan nie 'n man van sulke beginsels beroof nie.”

Robert Barclay en Leonard Fell

Robert Barclay, die gevierde apologeet van die Kwakers (the Quakers),
en Leonard Fell, 'n lid van dieselfde Vereniging, is op verskillende tye
verskeie kere deur struikrowers in Engeland aangeval. Albei het getrou by
hul beginsels van nie-weerstand gebly, en albei het opvallend geseévier.

Die pistool is op Barclay gerig, en 'n vasberade eis vir sy beursie is
gemaak. Kalm en selfbeheersd het hy die rower in die gesig gekyk, met 'n
ferm maar sagmoedige goedhartigheid, hom verseker dat hy sy en elke man
se vriend was, dat hy gewillig en gereed was om sy behoeftes te verlig, dat
hy vry was van die vrees vir die dood deur 'n goddelike hoop op

26



onsterflikheid, en daarom nie geintimideer kon word deur 'n dodelike
wapen nie, en toe 'n beroep op hom gedoen of hy die moed sou hé om
bloed te vergiet van iemand wat geen ander gevoel of doel gehad het as om
hom goed te doen nie.

Die rower was verbysterd; sy oé het sag geword; sy gespierde arm het
gebewe; sy pistool het teen sy sy geval; en hy het gevlug uit die
teenwoordigheid van die nie-weerstandbiedende held wat hy nie langer kon
konfronteer nie.

Fell is op 'n baie meer gewelddadige wyse aangerand. Die rower het
op hom afgestorm, hom van sy perd afgesleep, sy sakke deursoek en gedreig
om sy brein dadelik uit te blaas as hy die minste weerstand sou bied. Dit was
die werk van 'n oomblik. Maar Fell het geen paniek ervaar nie. Sy beginsels
het hom bo die vrees vir die mens en die dood verhef. Alhoewel hy verbied
was om te praat, het hy die rower kalm maar vasberade tereggewys vir sy
boosheid, hom gewaarsku oor die gevolge van so 'n lewenswyse, hom
aangeraai om te hervorm en hom verseker dat hoewel hy hierdie
moedswillige oortreding sou vergewe, hy gehoop het dat hy voortaan
homself tot 'n goeie roeping sou verbind.

Sy vermaning was so vreesloos, getrou en liefdevol dat die rower met
berou getref is, sy geld en perd terugbesorg het en hom gevra het om in
vrede te gaan. Toe, met trane wat sy oé vul, het hy uitgeroep: “Mag God
genadig wees oor 'n sondige ellendeling,” en so het hy haastig uit sig
verdwyn.

Aartsbiskop Sharpe

“Aartsbiskop Sharpe is deur 'n rower op die hoofweg aangerand, wat
'n pistool uitgehaal het en sy geld geéis het. Die Aartsbiskop het met die
rower gepraat in die taal van 'n medemens en van 'n Christen. Die man was
werklik in nood, en die prelaat het hom die geld gegee wat hy gehad het, en
belowe dat as die rower by die biskop se huis sou aanklop, hy die bedrag tot
op vyftig pond sou gee. Dit was die bedrag waarvan die rower gesé het hy in
die uiterste nood was.”

Die man het by die biskop se huis aangeklop en die geld ontvang.
Ongeveer 'n jaar en 'n half later het hierdie man weer na die huis gekom en
dieselfde bedrag teruggebring. Hy het gesé dat sy omstandighede verbeter
het, en dat hy, deur die “verbasende goedheid” van die Aartsbiskop, “die

27



mees boetvaardige, die mees dankbare en gelukkigste van sy spesie”
geword het.

Laat die leser oorweeg hoe anders die Aartsbiskop se gevoelens was,
as wat hulle sou gewees het as hierdie man deur hom toegesnou was.” —
Dymond.

Rowland Hill

Ek het 'n indrukwekkende anekdote van hierdie vooraanstaande
Londense prediker gesien, wat ek nie tussen my dokumente kon vind nie,
ten spyte van ‘n aansienlike soektog. Ek het slegs 'n onvolmaakte
herinnering aan die besonderhede, maar die inhoud was soos volg.

Mnr. Hill was oppad terug van 'n uitstappie buite die stad. 'n Man het
hom skielik in die pad oorrompel, met 'n pistool in die hand, en sy beursie
geéis. Mnr. Hill het kalm die man se gesig met 'n deernisvolle uitdrukking
bekyk en, terwyl hy sy geld uitgehaal het, vir die rower opgemerk dat hy nie
soos 'n man van daardie bloedige roeping lyk nie, en dat hy vrees dat 'n
uiterste nood hom tot die misdaad gedryf het. Terselfdertyd het hy gevra
hoeveel hy nodig het.

Die man was aangeraak, het verklaar dat dit sy eerste oortreding was,
en het die nood van sy familie as sy enigste verskoning bepleit. Mnr. Hill het
hom vriendelik van sy simpatie verseker, en van sy bereidwilligheid om hom
te verlig. Hy het hom dadelik 'n sekere bedrag gegee, en hom verdere hulp
belowe as hy by sy huis sou aanklop. Die rower het in trane uitgebars,
nederig sy weldoener bedank, en na die stad gehaas.

Mnr. Hill, wat graag die hele waarheid van die saak wou weet, het sy
dienaar beveel om die man huis toe te volg. Dit is gevolglik gedoen, en daar
is vasgestel dat die arme man in 'n ellendige woonstel in 'n obskure straat
gewoon het, waar sy vrou en kinders op die rand van hongersnood was.
Daar is gesien hoe hy eers haastig na 'n bakkery gaan, en toe huis toe met 'n
paar brode. Sy vrou het die brood met vreugde ontvang, maar met
verbasing, en het haar hoop uitgespreek dat haar liewe man dit op geen
ander manier as onskuldige arbeid verkry het nie. Die kinders het van
vreugde gehuil toe hulle hul honger begin stil het, en net die vader het
hartseer gelyk.

Mnr. Hill het hierdie man welwillend onder sy onmiddellike sorg
geneem, 'n woonstel vir sy gesin voorsien en hom sy koetsier gemaak. Hy

28



het bewys dat hy 'n merkwaardig eerlike en vlytige man was, binne 'n kort
tydjie was hy 'n bekeerling tot godsdiens en het by mnr. Hill se kerk
aangesluit. Vir vyftien jaar het hy met sulke Christelike omsigtigheid
gewandel dat hy die volle vertroue van almal wat hom geken het, afgedwing
het.

Uiteindelik het hy gesterf in die triomf van hoop. Sy pastoor het 'n
treffende begrafnispreek by die geleentheid gepreek, waarin hy vir die
eerste keer van die rooftog vertel het, en die geleentheid gebruik het om
aan sy gehoor te beklemtoon hoe uitnemend Christelike verdraagsaamheid,
vriendelikheid en deernis teenoor die skuldiges is. Hier was 'n man wat
gered is van 'n verskriklike pad van misdaad, en deur goddelike genade 'n
kind van God geword het — 'n voorbeeldige en geliefde broer in Christus.
Hoe anders sou die gevolg gewees het as Rowland Hill hom 6f met dodelike
wapens teégestaan het, 6f dieselfde moeite gedoen het om hom aan die
regering oor te gee, as wat hy gedoen het om hom te bevriend? O, hoe
lieflik is ware geregtigheid! Hoe lieflik is Christelike nie-weerstand! Dit is
voorwaar ‘n veilige weg!

Die Metodiste Nie-Weerstandbieders

“Eerw. John Pomphret, 'n Engelse Metodiste-predikant, het altyd die
praktiese toepaslikheid van die 'vredesleer' bepleit,” — ‘En hy wat met jou na
die gereg wil gaan en jou onderkleed wil neem, laat hom ook die bo-kleed
kry. En elkeen wat van jou een myl afdwing, loop met hom twee myl saam.’
— hy het altyd verklaar dat as hy deur 'n struikrower aangeval sou word, hy
dit in die praktyk moes toepas.

Aangesien hy 'n kaasverkoper was (hy het gepreek om goed te doen,
nie vir loon nie), is hy eendag met sy terugkeer van die mark, nadat hy 'n
groot bedrag geld van sy klante ontvang het met die doel om sy jaar se
voorraad aan te vul, deur 'n rower aangeval, wat sy geld geéis het en sy lewe
gedreig het as hy weier. Die eerwaarde vredesman het koel en vriendelik
geantwoord: “Wel, vriend, hoeveel wil jy hé, want ek sal dit vir jou gee en
jou so red van die misdaad van padrowery.” “Sal jy my beslis gee wat ek
benodig?” het die rower gevra. “Ek sal, om die waarheid te sé, as jy nie meer
benodig as wat ek het nie,” het die nie-weerstandbieder geantwoord. “Dan
wil ek vyftien pond hé,” (ongeveer vyf-en-sewentig dollar). Die vereiste
bedrag is aan hom uitgetel, in goud, in plaas van banknote, wat, as die

29



getalle waargeneem was, deur die bank verruil sou word indien die
eerwaarde die bank in kennis stel, sodat die rower nie aanspreeklik gehou
sou word vir opsporing in 'n poging om hulle te verruil nie. Die eerwaarde
het hom terselfdertyd vertel waarom hy die goud in plaas van banknote
gegee het, en gesé het: “Ongelukkige man, ek verwelkom u by hierdie
bedrag. Gaan huis toe. Betaal u skuld. Hierna, kry u lewe met eerlikheid in
orde.”

“Jare het aangestap. Uiteindelik het die goeie prediker 'n brief
ontvang, met hoofsom en rente, en 'n nederige belydenis van sy sondes, van
die rower wat sé dat sy pleidooie sy sluimerende gewete wakker gemaak
het, wat hom geen rus gegee het totdat hy beide vergoeding en belydenis
gedoen het nie, en boonop sy lewensloop heeltemal verander het.”

“Liewe Leser! Gewete is 'n kragtiger beginsel as vrees, en moeiliker
om te onderdruk. Voorsorgmaatreéls kan die goddelose veilig laat voel;
maar die gewete moet nie so gestil word nie, of die vermanings daarvan
gedemp word deur gedagtes van veiligheid nie. Straf spreek fisiese vrees
aan, wat 'n behoorlike voorsorgmaatreél teen ontdekking bring.
Daarteenoor, kweek en rig die gewetes van kinders behoorlik, en dring aan
op morele verantwoordelikheid by volwassenes, en 'n effektiewe
hervorming sal daardeur teweeggebring word. Leser! Ek laat dit aan u oor
om te sé of dit 'n wet van die gemoed is of nie.

“Eerw. mnr. Ramsay, nog 'n Metodiste-predikant, was geheel en al
afhanklik vir sy lewensonderhoud van die kwartaallikse insameling wat deur
sy mense gemaak is, wat skaars genoeg was, met die mees versigtige
beplanning, om sy gesin te onderhou. Die aand toe een van hierdie kollektes
opgeneem is, was hy verplig om 62 myl van sy huis af te preek, en die nag
was te stormagtig sodat hy nie kon huiswaarts keer nie. Gedurende die nag
het twee rowers in sy huis ingebreek, hulle het mev. Ramsay en haar suster
wakker gemaak (daar het geen mans in die huis gewoon nie) en geéis om te
weet waar die geld was. Mev. R., in haar nagrok, het die kers aangesteek en
die pad na die lessenaar gelei wat die kosbare deposito bevat het, die sleutel
gekry, die laai oopgemaak en die geld uitgewys waar dit in 'n sakdoek gelé
het, en gesé: ‘Dit is al wat ons het om van te lewe. Dit is die Here se geld.
Tog, as u dit wil neem, daar is dit.” Met hierdie opmerking het sy hulle
verlaat en gaan slaap. Die volgende oggend is die geld tot elke sent

30



ongestoord gevind. Die gewete hier, soos hierbo, is aangeroep tot, en met
dieselfde resultate.” — Fowler’s Phrenological Journal.

Die Sendeling en Arabiere

Mnr. King, 'n gerespekteerde sendeling in Palestina, noem 'n
merkwaardige voorbeeld van die effek van vreedsame gedrag, wat gewerk
het om sy eie lewe en die lewens van 'n aansienlike groep te red, toe hy
deur 'n magtige bende Arabiere op die vlakte van Esdracion aangeval is.

Die groep van mnr. King het 'n koffer verloor wat, soos hulle vermoed
het, deur Arabiere gesteel is. Gevolglik het hulle twee Arabiere gegryp en
hulle met toue vasgebind, omdat hulle geglo het dat hulle die rowers was.
Hulle het hulle saamgeneem op hul reis, teenstrydig met die wense van mnr.
King. Gou is die hele groep aangeval deur 'n groep Arabiere, wat hul broers
vrygelaat het. Dit was ‘n groot konsternasie; mnr. King het beswaar gemaak
toe een van die groep op die punt was om op die Arabiere te vuur, en ander
het betyds ingegryp om die beoogde kwaad te voorkom. Elke deel van die
Kofila is gou aangeval, en mnr. King het waargeneem:

“Dit was nie tyd om te onderhandel nie. Alles was in groot verwarring.
Niemand het geweet of hy lewe of dood kan verwag nie. Laasgenoemde het
ons egter in die gesig gestaar. Ons bagasie is uiteindelik afgeneem. Daar was
blykbaar 'n bietjie stilstand aan die kant van die Arabiere, en ek het gehoop
dat hulle, tevrede met ons bagasie, ons in vrede sou laat gaan. Maar die
volgende oomblik het ek hulle weer sien aankom. Ek het gedink dat alles
waarskynlik verlore was en dat hulle, aangesien hulle ons van ons bagasie
gestroop het, nou van plan was om ons lewens te neem. Dit was 'n
verskriklike oomblik. Ek kon net sé: ‘Mag die hemel ons beskerm.” Ek was
voor die Kofila, en 'n entjie verder, toe 'n Arabiese sjeik op sy perd met 'n
groot knuppel in sy hand vinnig na my toe aangery het. Ek het stilgehou,
hom aangespreek en hom broer genoem; en gesé: ‘Doen my geen kwaad
nie, ek het jou nie skade berokken nie.’

“Ek het woorde van vrede en sagmoedigheid met hom gespreek.
Hierop het hy sy knuppel wat hy geswaai het, laat sak, stilgehou, geluister en
kort daarna weggedraai; en kort daarna het ek hom gesien hoe hy sommige
van ons agtervolgers terugdryf, en die geroep van ayman (veiligheid) is deur
ons gehoor; en ek hoef nie te sé dat dit 'n welkome geluid in ons ore was
nie.”

31



“Die bagasie is ook, tot my verbasing, kort daarna deurgelaat na ons
toe. Die aanval was dapper, en deur die Arabiere uitgevoer asof hulle
vasbeslote was om hul daad uit te voer deur lewe of dood. En ek twyfel
geensins dat, indien een van hulle deur ons hande geval het, dit die teken
sou gewees het vir die uitwissing van ons almal.”

'n Christelike stam in Afrika

Die volgende interessante voorval is oorgeskryf uit Moffat se
vertellings uit Suider-Afrika. Dit het plaasgevind in 'n afgeleé dorpie van
inheemse Afrikane, waarvan die inwoners Christelike onderwysers ontvang
het en pas uit 'n toestand van barbaarsheid gekom het:

“Hierdie klein Christelike groepie het op 'n Sabbatoggend met die
mense in die middel van die dorp vergader om die vroeé gebedsbyeenkoms
voor die dienste van die dag te hou. Hulle het skaars gesit toe 'n groep
rowers van buite af nader kom. Die rowers het vroeér die oggend uitgetrek
om te plunder, en omdat hulle nie in hul doel geslaag het nie, het hulle
besluit om hierdie dorpie aan te val met hul terugkeer.”

“Moshen (die hoofman) het opgestaan en die mense gesmeek om stil
te sit en op Jehova te vertrou terwyl hy die rowers tegemoet gegaan het. Op
sy vraag wat hulle wou hé, was die ontstellende antwoord: ‘julle beeste, en
dit is op julle eie risiko dat julle julle wapens oplig om weerstand te bied.’
‘Daar is my beeste,” het die hoofman geantwoord, en toe teruggetrek en sy
posisie by die gebedsbyeenkoms hervat. ‘'n Gesang is gesing, ‘'n hoofstuk is
gelees, en toe het almal in gebed tot God gekniel, wat hulle alleen in hul
nood kon red.

“Die toneel was te heilig en plegtig om deur so 'n groep skurke
aanskou te word; hulle het almal van die plek af weggetrek sonder om 'n
enkele voorwerp wat aan die mense behoort het, aan te raak.”

Die Morawiese Indiane
'n Klein stam Indiane in die Weste is deur die Morawiese Sendelinge
tot hul geloof bekeer, en een artikel van die geloof was dat Christene nie
kan veg en onskuldig bly nie, selfs nie om hul lewens te red nie. 'n Rukkie

later is hierdie klein Stille Oseaan-stam in uiterste paniek en nood gedompel

32



deur beriggewing dat 'n veel groter stam 'n entjie noord 'n vyandige inval op
hulle beplan het. Hulle het hul Morawiese onderwysers om raad gevra. Hulle
het nie ingesien hoe hulle enigsins onder sulke omstandighede ‘n geveg kon
vermy nie. Hulle het gevrees dat hulle heeltemal deur hul vyande vernietig
sou word tensy hulle weerstand bied.

Hulle is liefdevol en ernstig aangespoor om by hul beginsels te bly en
op God te vertrou. Hulle is vertel van die oorhand van die vyandige stam, en
hoe onseker hul lot sou wees as hulle sou waag om dodelike wapens hul
vertroue te maak. Hulle is aangeraai om 'n paar van hul oudste manne as 'n
afvaardiging te kies en hulle met geskenke van keurige eetgoed en ander
artikels te voorsien, soos hul omstandighede dit sou toelaat. Hierdie
eerbiedwaardige afvaardiging, heeltemal ongewapen behalwe met hul
mandjies gebraaide mielies, vrugte, ens., moes opruk en die vyand op 'n
afstand van die dorp ontmoet. Intussen moes diegene wat agtergebly het,
gesamentlike smeekbede tot die Vader van die geeste bid vir sy beskerming.

Die raad is aanvaar, getrou gevolg en suksesvol uitgevoer. Die
vyandige Indiane het op hul weerlose prooi afgekom. Die ou manne, belaai
met hul eenvoudige maar betekenisvolle geskenke, het uitgegaan om hulle
te ontmoet. Die invallers, verbaas en met ontsag vervul deur die skouspel,
het op hul tomahawks stilgehou. Toe die afgevaardigdes die voorste linies
bereik, het hulle, asof daar towerkrag was, oopgemaak en 'n deurgang
gebied tot in die teenwoordigheid van die bevelvoerende Sachem. Hul
ouderdom en sagmoedigheid het sy onmiddellike bewondering afgedwing.
Hy het hul geskenke aanvaar, na hul vredeswenke geluister, sy vriendskap
verklaar, hulle teruggestuur met die versekering dat geen skade deur sy
stam aan hulle s'n aangedoen sou word nie, en verklaar dat as enige aanval
op hulle gemaak sou word, hy en sy mense hul beskermers sou wees. So het
hierdie waarlik Christelike Indiane heeltemal die dreigende aanvalle
vrygespring en in hul hutte gaan sit, omring deur ‘n skans van veiligheid soos
deur niks anders as hierdie goddelike beginsels en hul volmaakte Outeur kan
opstel nie.

Die Morawiérs van Grace Hill

Tydens die rebellie in lerland, in 1793, word gesé dat die rebelle lank
reeds 'n aanval op die Morawiese nedersetting by Grace Hill, Wexford
County, beplan het. Uiteindelik, ter vervulling van hul dreigemente, het 'n

33



groot groep van hulle na die dorp gemarsjeer. Maar die Morawiérs, getrou
aan hul beginsels in hierdie moeilike noodgeval, het hulle nie met wapens
tegemoetgegaan nie; maar het in hul plek van aanbidding bymekaargekom
en die HERE gesmeek om hul skild en beskermer te wees in die uur van
gevaar. Die vyandige bendes, wat 'n gewapende weerstand verwag het, was
met verbasing getref oor so 'n onverwagte en indrukwekkende gesig; hulle
het die gebede en lofprysings van die Morawiérs gehoor; hulle het geluister
na smekinge namens hulleself; en nadat hulle 'n hele dag en nag in die
strate getalm het, het hulle eenparig omgedraai en weggemarsjeer sonder
om 'n enkele individu te beseer.

Die Shakers

“Die Shakers het ook die beskerming ervaar wat vredeliewende
beginsels sekerlik sal bied. Omstreeks die jaar 1812 is die inwoners van
Indiana geteister deur invalle van die Indiane; maar die Shakers wat in
daardie streek gewoon het, alhoewel hulle sonder garnisoene en sonder
wapens was, was blykbaar heeltemal veilig terwyl die vernietigingswerk
rondom hulle aan die gang was. Die vraag is eenkeer aan 'n prominente
hoofman gestel waarom die Indiane nie die Shakers, sowel as ander,
aangeval en skade berokken het nie. Sy antwoord was: “Sal ons krygers hul
bemoei met 'n vreedsame volk? Daardie volk, weet ons, sal nie veg nie. Dit
sou 'n skande wees om so 'n volk skade aan te doen.” — The Friend of Peace.

Die Indiane en die Kwaker-familie

'n Intelligente Kwaker van Cincinnati het die volgende gebeurtenis aan
my vertel, as bewys dat die beginsel van nie-weerstand groot invloed het,
selfs oor die barbare. Gedurende die laaste oorlog het 'n Kwaker onder die
inwoners van 'n klein nedersetting aan ons westelike grens gewoon. Toe die
barbare hul verwoestende aanvalle begin het, het elke inwoner na die
binnelandse nedersettings gevlug, met die uitsondering van die Kwaker en
sy gesin. Hy het besluit om te bly en geheel en al staat te maak op die
eenvoudige reél om sy vyande met volkome vertroue en vriendelikheid te
ontwapen.

34



Een oggend het hy deur sy venster 'n ry barbare uit die bos in die
rigting van sy huis sien kom. Hy het dadelik uitgegaan en hulle
tegemoetgegaan en sy hand na die leier van die groep uitgesteek. Maar nég
hy nég die res het hom enige kennisgewing gegee nie — hulle het sy huis
binnegegaan en dit vir wapens deursoek, en as hulle enige gevind het, sou
hulle heel waarskynlik elke lid van die gesin vermoor het. Daar was egter
niks nie, en hulle het stilweg die voorraad geéet wat hy voor hulle neergesit
het, en hom met rus gelaat.

By die ingang van die woud het hy opgemerk dat hulle stilgehou het
en dit het gelyk of hulle 'n beraadslaging gehou het. Gou het een van hulle
die res verlaat en na sy woning gekom. Hy het die deur bereik, 'n
eenvoudige wit veer daarbo vasgemaak en na sy groep teruggekeer, waarna
hulle almal verdwyn het. Daarna het daardie wit veer hom van die barbare
gered; want wanneer 'n groep verbygekom en dit waargeneem het, was dit
'n teken van vrede vir hulle. In hierdie geval ontdek ons dat die wet van
vriendelikheid selfs barbaarse vyande ontwapen, wie se wit veer vir hul rooi
broers gesé het dat die Kwaker 'n volgeling van Penn en ‘n vriend van hul ras
was. — Montgomery’s Law of Kindness.

Die inwoners van die Loochoo-eilande

Hierdie eilande is in die omgewing van die Chinese See. Hulle is deur
verskeie seevaarders besoek, en onder andere deur Kaptein Basil Hall. Hy
verklaar dat hulle nie forte, krygsmanne, garnisoene, wapens of soldate het
nie, en blyk heeltemal onkundig te wees oor die kuns van oorlogvoering.
Hulle is vriendelik, gasvry, hoflik, eerlik en vertroud met sommige van die
meganiese kunste. Wel, wat was hul lot? As ons op die oorhaastige
uitgangspunte van ons teenstanders redeneer, behoort ons hul algehele
vernietiging te voorspel. Maar is hulle vernietig? Inteendeel. Hulle is in
vrede, veiligheid en geluk bewaar. “Die olyftak” is op hul oewers geplant, en
hulle sit daaronder, “geen man wat dit waag om hulle bang te maak nie.” —
McCree.

Die Indiane en die Kwaker Vergadering

Ek het iewers die volgende anekdote teégekom, maar kan nou nie
onthou waar nie. In westelike New York of Pennsilvanié, in 'n tydperk van

35



Indiane en hul vyandelikhede, het 'n buurt van Vriende, wat 'n houthuis
opgerig het, gereeld bymekaargekom volgens die styl van hul Vereniging.
Hulle is genooi en aangespoor om binne die beskerming van die leér en sy
versterkings te kom. Maar hulle het geweier om hul getuienis te laat vaar
deur enige sodanige vertroue op die arm van vlees uit te spreek. Hulle was
gevolglik blootgestel aan die aanval van elke swerwende horde krygers op
daardie deel van die grens.

Eendag, terwyl hulle in stille toewyding in hul onverfynde
vergaderplek gesit het, het 'n groep Indiane skielik die plek genader, geverf
en gewapen vir aanval. Hulle het heen en weer by die oop deur van die huis
geloop en nuuskierig binne en rondom die gebou gekyk, totdat hulle die stil
aanbidders voldoende verken het, uiteindelik eerbiedig binnegegaan en by
hulle aangesluit het. Hulle is deur die hoof van die vergadering met die
uitgestrekte hand van vrede verwelkom en na die sitplekke gewys wat die
huis gebied het, wat hulle in eerbiedige stilte beset het totdat die
vergadering rustig ontbind is. Hulle is toe deur die leier van die Genootskap
na een van die naaste wonings genooi en gasvry verfris.

Met hulle vertrek het die Indiaanse hoofman sy gasheer opsy geneem
en hom en sy mense volkome veiligheid belowe teen al die plunderinge van
die rooi Indiane. Hy het gesé: “Wanneer die Indiane na hierdie plek kom,
was die Indiaan van plan om elke witman wat hy teégekom het, met 'n
tomahawk te slaan. Maar toe die Indiaan 'n witman sonder gewere, sonder
gevegswapens, so stil, so vreedsaam, aanbiddend tot die Groot Gees, vind,
sé die Groot Gees in die Indiaan se hart — moenie hulle seermaak nie,
moenie hulle seermaak nie!”

Met dit gesé, het hy 'n laaste vriendelike handdruk gegee en saam
met sy volgelinge weggehardloop om daardie soort wit man te vind wie se
vertroue in dodelike wapens vernietiging uitgelok het.

Die Christelike dorp in Tirol

Die volgende is 'n pragtige uittreksel uit een van Lydia Maria Child se
briewe aan die Boston Courier. Ek beveel dit nie net aan vir 'n aangename
leeservaring nie, wat dit verseker sal ontvang, maar ook vir 'n baie ernstige
oorweging:

“Vandag is Kersfees. Van Oos tot Wes, van Noord tot Suid, sing mense
lofliedere aan die veragde Nasarener, en kniel in aanbidding voor sy kruis.

36



Hoe pragtig is hierdie universele huldeblyk aan die beginsel van liefde —
daardie fyn beginsel van die heelal, die diepste middelpunt van die
Christendom. Dit is die goddelike idee wat dit van alle ander godsdienste
onderskei, en tog die idee waarin Christelike nasies so min geloof toon, dat
'n mens sou dink dat hulle net by daardie evangelie sweer wat sé: ‘Sweer
glad nie.

“Eeue het verbygegaan, en deur oneindige konflik het ons ‘ons kort
dag ingelui’; en is daar vrede en welwillendheid onder mense? Opregte
geloof in die woorde van Jesus sou binnekort die profesie vervul waaroor die
engele gesing het. Maar die wéreld hou vol om te sé: ‘Hierdie leerstelling
van ongekwalifiseerde vergifnis en volmaakte liefde, hoewel pragtig en
heilig, kan nie nou in die praktyk toegepas word nie; mense is nie daarvoor
voorbereid nie.” Dieselfde gees sé: ‘Dit sou nie veilig wees om slawe te bevry
nie; hulle moet eers vir vryheid toegerus word.” Asof slawerny ooit mense
vir vryheid geskik kon maak, of oorlog ooit die nasies in vrede kon lei! Tog
lag mense wat hierdie verskonings ernstig uitspreek vir die oppervlakkige
humor van daardie skugter moeder, wat verklaar het dat haar seun nooit in
die water moes waag totdat hy leer swem het nie.

“Diegene wat dit gewaag het om die beginsels van vrede te vertrou,
het dit altyd volkome veilig gevind. Dit kan nooit anders bewys word as dit
vergesél word met die verklaring dat so 'n koers die gevolg is van Christelike
beginsels en 'n uitermate vriendelikheid teenoor die mensdom nie. Wie het
minder geneig gelyk om so 'n standpunt te verstaan as die Indiane van
Noord-Amerika? Tog, hoe geredelik het hulle hul tomahawks en skalpmesse
aan die voete van William Penn neergelé! Met watter nederige hartseer het
hulle om verskoning gevra vir die doodmaak van die enigste drie Kwakers
wat hulle ooit aangeval het! ‘Die manne het wapens gedra,” het hulle gesé,
‘en daarom het ons nie geweet hulle was nie vegters nie. Ons het gedink
hulle het voorgegee dat hulle Kwakers was, want hulle was lafaards.” Die
barbare van die Ooste, wat Lyman en Munson vermoor het, het dieselfde
verskoning gemaak. ‘Hulle het wapens gedra,” het hulle gesé, ‘en daarom
het ons aangeneem dat hulle nie Christelike sendelinge was nie, maar
vyande. Ons sou hulle geen skade aangedoen het as ons geweet het dat
hulle manne van God was nie.””

“As 'n nasie maar net so 'n hoé wysheid kon bereik om oorlog af te
sweer en aan die hele aarde te verkondig: ‘Ons sal nie onder enige uitlokking
veg nie; as ander nasies enigiets teen ons het, sal ons die saak besleg deur

37



skeidsregters wat onderling gekies word;’ dink jy dat enige nasie dit sou
waag om oorlog teen so 'n volk te voer? Nee, voorwaar, hulle sou instinktief
skaam wees oor so 'n daad, soos mans nou skaam is om 'n vrou of 'n kind
aan te val. Selfs al sou daar genoeg mense wees wat so 'n koers volg, sou die
hele beskaafde wéreld hulle aanval en hulle, met algemene toestemming, as
sluipmoordenaars en rowers brandmerk. En sluipmoordenaars sou hulle
wees, selfs in die algemene aanvaarding van die term.

“Ek het gelees van 'n sekere regiment wat beveel is om in 'n klein
dorpie (in Tirol, dink ek) in te marsjeer en dit in te neem. Dit het toevallig
gebeur dat die plek bewoon is deur 'n kolonie wat die evangelie van Christus
geglo het en hul geloof deur werke bewys het. 'n Koerier van 'n naburige
dorpie het hulle meegedeel dat troepe opruk om die dorp in te neem. Hulle
het stilweg geantwoord: 'As hulle dit wil neem, moet hulle.' Soldate het gou
ingery met vlae wat wapper, en fluite wat hul skril verset uitblaas. Hulle het
rondgekyk vir 'n vyand en die boer by sy ploeg gesien, die smid by sy
aambeeld, en die vroue by hul melkkarrings en spinwiele. Babas het
geskarrel om die musiek te hoor, en seuns het uitgehardloop om die mooi
spelers te sien, met vere en helder knope, 'die harlekyne van die
negentiende eeu.' Natuurlik was geeneen van hulle in 'n behoorlike posisie
om op geskiet te word nie. 'Waar is julle soldate?' het hulle gevra. 'Ons het
geeneen nie,' was die kort antwoord. '‘Maar ons het gekom om die dorp in te
neem.' 'Wel, vriende, dit |é voor julle.' 'Maar ‘Is daar niemand hier om te veg
nie?’ ‘Nee, ons is almal Christene.” Hier was 'n noodgeval wat glad nie deur
die militére skole voorsien is nie. Dit was 'n soort weerstand wat geen koeél
kon tref nie — 'n vesting wat perfek bombestand is. Die bevelvoerder was
verward. ‘As daar niemand is om mee te veg nie, kan ons natuurlik nie veg
nie,” het hy gesé. ‘Dit is onmoontlik om so 'n dorp soos hierdie in te neem.’
Hy het toe beveel dat die perde omgedraai word, en die perde het die
menslike diere uit die dorp gedra, so onskuldig as wat hulle ingekom het,
maar miskien ietwat wyser.

“Hierdie eksperiment op klein skaal dui aan hoe maklik dit sou wees
om van leérs en vlote ontslae te raak as mense net geloof gehad het in die
godsdiens waarin hulle bely het hulle glo. Toe Frankryk onlangs sy leér
verminder het, het Engeland onmiddellik dieselfde gedoen; want die
bestaan van een leér skep die noodsaaklikheid van 'n ander, tensy mense
veilig in die bogenoemde bomvaste vesting gevestig is.”

38



Kaptein Back, die Kwakers en die Maleiers

Ek sal geen verskoning vra vir die byvoeging van die volgende
uittreksels uit 'n ander artikel deur dieselfde vrugbare en leersame pen nie.

“Dit is 'n sending wat die moeite werd is om voor te leef, as ek die
minste hulp kan bied om die mensdom te oortuig dat die Christelike
leerstelling van die oorwinning oor die kwaad met die goeie, nie bloot 'n
pragtige sentiment is, so gepas vir die godsdienstiges soos pérels vir die
maagd se boesem is nie, maar dat dit werklik die hoogste rede, die
dapperste manlikheid, die mees omvattende filosofie en die wysste politieke
ekonomie is.”

“Die hoeveelheid bewyse dat dit so is, lyk oorvloedig genoeg om die
oortuiging te regverdig dat 'n praktiese aanvaarding van vredesbeginsels
altyd veilig sou wees, selfs met die barbaarsste manne en onder die mees
desperate omstandighede, mits daar 'n kans was om dit duidelik te stel dat
so 'n koers nie op lafhartigheid gebaseer was nie, maar op beginsel.

“Toe Kapt. Back na die Poolstreke gegaan het op soek na sy vriend,
Kapt. Ross, het hy met 'n groep Eskimo's te doen gekry, wat nog nooit 'n
witman gesien het nie. Die hoofman het 'n spies opgelig om dit na die
vreemdeling se kop te gooi; maar toe Kapt. Back kalm en ongewapen nader
kom, het die spies geval, en die onbeskofte barbaar het die medemens, wat
op hom vertrou het, met graagte verwelkom. As Kapt. Back die gewone
beginsel toegepas het, dat dit nodig is om wapens in sulke noodgevalle te
dra, sou hy waarskynlik sy eie dood en dié van sy metgeselle veroorsaak
het.”

Miskien die ergste toets waaraan die vredesbeginsels ooit onderwerp
is, was in lerland, tydens die onvergeetlike rebellie van 1798. Gedurende
daardie verskriklike konflik was die lerse Kwakers voortdurend tussen twee
vure. Die Protestantse party het hulle met agterdog en afkeer bejeén omdat
hulle geweier het om te veg of militére belasting te betaal; en die hewige
menigte opstandelinge het dit as voldoende rede te beskou om hulle dood
te maak omdat hulle nie geloof in die Katolieke godsdiens sou bely of hulle
sou help veg vir lerse vryheid nie. Die oorwinning het tussen die twee
strydende partye afgewissel, en soos dit gebeur in 'n burgeroorlog, het die
oorwinnaars byna altyd onoordeelkundige verwoesting gesaai onder
diegene wat nie onder hul vaandels gemarsjeer het nie.

39



Dit was 'n gevaarlike tyd vir alle mense, maar slegs die Kwakers was
onderhewig aan geweervuur van beide kante af. Omdat hulle rampspoed
voorsien het, het hulle, byna twee jaar voor die uitbreek van die oorlog, al
hul gewere en ander wapens wat vir wild gebruik is, in die openbaar
vernietig. Maar hierdie belofte van vreedsame bedoelings was nie
voldoende om die regering tevrede te stel nie, wat oorlogsugtige hulp van
hul hande benodig het. Dreigemente en beledigings is van alle oorde op
hulle gelaai; maar hulle het standvastig by hul besluit gebly om goed te doen
aan beide partye, en geeneen skade aan te doen nie. Hul huise was vol
weduwees en weeskinders, met die siekes, die gewondes en die
sterwendes, wat aan beide die lojaliste en die rebelle behoort het. Soms,
wanneer die Katolieke opstandelinge seévier, sou hulle baie woedend wees
om Kwakerhuise vol Protestantse gesinne te vind. Hulle sou hul pistole rig
en met die dood dreig as hul vyande nie onmiddellik in die straat uitgedryf
word om vermoor te word nie. Maar die pistool het geval toe die Christen
saggies geantwoord het: “Vriend, doen wat jy wil, ek sal jou of enige ander
mens nie skade aandoen nie.” Selfs te midde van die wrede felheid van 'n
burgeroorlog kon ‘n mens nie op iemand vuur wat sulke woorde gespreek
het nie. Hulle het gesien dat dit nie lafhartigheid was nie, maar dapperheid
wat veel hoér as hul eie was.

By een geleentheid het 'n opstandeling gedreig om 'n Kwaker-huis af
te brand tensy die eienaar die Protestantse vroue en kinders wat daar
skuiling gesoek het, verdryf. “Ek kan dit nie help nie,” antwoord die Vriend,
“solank ek 'n huis het, sal ek dit oopstel om die hulpeloses en bedroefdes te
help, of hulle nou aan jou geledere behoort, of dié van jou vyande. As my
huis afgebrand word, moet ek saam met hulle verdryf word en hul lyding
deel.” Die vegter het weggegaan en die Christen geen skade aangedoen nie.

Die Protestantse party het die Kwaker-skoolmeester van Ballitore
gegryp en gesé dat hulle geen rede kon sien waarom hy in stilte tuis moes
bly terwyl hulle verplig was om sy eiendom te verdedig nie. “Vriende, ek het
geen man gevra om vir my te veg nie,” het die skoolmeester geantwoord.
Maar hulle het hom saamgesleep en gesweer dat hy ten minste 'n koeél
moes keer. Sy huis en skoolgebou was vol vroue en kinders wat daar skuiling
gesoek het, want dit was 'n leersame feit, dwarsdeur hierdie bloedige stryd,
dat die huise van die manne van vrede die enigste plekke van veiligheid was.
Sommige van die vroue het die soldate gevolg en hulle gesmeek om nie hul
vriend en beskermer weg te neem nie, 'n man wat meer op die siekes en

40



hongeriges bestee het as ander aan wapens en ammunisie. Die
skoolmeester het gesé: “Moenie ontsteld wees nie, my vriende. Ek vergewe
hierdie bure; want wat hulle doen, doen hulle in onkunde oor my beginsels
en gevoelens. Hulle mag my lewe neem, maar hulle kan my nie dwing om
een van my medemense leed aan te doen nie.” Soos die Katolieke gedoen
het, so ook die Protestante; hulle het weggegaan en die man van vrede
veilig in sy goddelike wapenrusting gelaat.

Die vlamme van onverdraagsaamheid is natuurlik deur burgeroorlog
aangewakker. By een geleentheid het die opstandelinge 'n welgestelde ou
Kwaker, in baie swak gesondheid, gegryp en gedreig om hom te skiet as hy
nie saam met hulle na 'n Katolieke priester sou gaan om gedoop te word nie.
Hulle het hom nie ver gelei nie, voordat hy van uiterste swakheid
ineengesak het nie. “Wat sé julle van ons voorstel?” het een van die soldate
gevra terwyl hy sy geweer betekenisvol gerig het. Die ou man het stil
geantwoord: “As jy toegelaat word om my lewe te neem, hoop ek dat ons
Hemelse Vader jou sal vergewe.” Die opstandelinge het 'n paar oomblikke
met mekaar gepraat en toe weggegaan, ingehou deur 'n mag wat hulle nie
verstaan het nie.

Dade van vriendelikheid het die invloed van sagte woorde versterk.
Die offisiere en soldate van beide partye het 'n sterwende broer gehad wat
deur die Kwakers versorg is, of 'n honger moeder wat gevoed is, of 'n paar
verlate kleintjies wat gekoester is. Watter party ook al seévierend 'n dorp
binnegemarsjeer het, die uitroep was: “Spaar die Kwakers! Hulle het aan
almal goed gedoen en niemand kwaad gedoen nie.” Terwyl viamme gewoed
het en bloed in alle rigtings gevloei het, het die huise van die vredemakers
ongedeerd gestaan.

Daar is 'n gebeurtenis wat die moeite werd is om te noem dat, tydens
die hewige en verskriklike stryd, selfs in distrikte waar die Kwakers die
meeste was, een van hul gemeenskap 'n offer moes bring. Daardie een was
'n jong man wat, omdat hy bang was om vredesbeginsels te vertrou, 'n
militére uniform aangetrek en na die garnisoen gegaan het vir beskerming.
Die garnisoen is deur die opstandelinge oorrompel, en hy is doodgemaak.
“Sy kleredrag en wapens het die taal van vyandigheid gepraat,” sé die
historikus, “en het dit dus uitgelok.”

'n Paar jaar gelede het ek 'n bejaarde man in die Hartford-trein
ontmoet, wie se gesprek my laat nadink het oor die laagheid en
ongeregtigheid wat dikwels agter die skynbare glorie van oorlog versteek

41



word. Die duim van sy regterhand het afgehang, asof dit aan 'n draadjie
hang, en sommige van die passasiers het die oorsaak gevra. “'n Maleise vrou
het die spier met haar mes gesny,” was die antwoord.

“’n Maleise vrou!” het hulle uitgeroep. “Hoe het jy met 'n vrou
baklei?”

“Ek het nie geweet sy is ‘'n vrou nie, want daar trek hulle almal
dieselfde aan,” het hy gesé. “Ek was aan boord van die Amerikaanse skip
Potomac, toe dit uitgestuur is om die Maleiers te bestraf vir die moord op
die bemanning van ’'n Salem-skip. Ons het een van hulle forte aangeval en
sowat tweehonderd of meer doodgemaak. Baie van hulle was vroue, en ek
kan jou vertel, die Maleiervroue is net sulke goeie vegters as die mans.”

Nadat hy verskeie vrae oor die konflik beantwoord het, was hy 'n
oomblik stil en het toe met 'n sug bygevoeg: “Ag, dit was 'n slegte saak. Ek
hou nie daarvan om dit te onthou nie; ek wens ek het nooit iets daarmee te
doen gehad nie. Ek was van my jeug af 'n seeman en ek ken die Maleiers
goed. Hulle is 'n dapper en eerlike volk. Behandel hulle regverdig, en hulle
sal jou goed behandel en hulle kan met ontelbare goud vertrou word. Die
Amerikaners was te blameer in daardie saak. Die waarheid is dat Christelike
nasies oor die algemeen in die begin te blameer is vir al die probleme met
minder beskaafde mense. 'n Salem-skip het na Malakka gegaan om vir peper
handel te dryf. Hulle het ooreengekom om die inboorlinge 'n vasgestelde
vergoeding te gee wanneer 'n sekere aantal maatstawwe vol peper
afgelewer word.”

“Mans, vroue en kinders was besig om peper te pluk en dit aan boord
te bring. Die Kaptein het voorgestel dat die matrose aan wal moes gaan en
hulle moes help; en die inboorlinge het ingestem, met die mees vertrouende
goedhartigheid. Die matrose is opdrag gegee om tot die aand te pluk, en
dan die mandjies vol peper rondom die bosse te los, met die
verstandhouding dat hulle die oggend deur die inboorlinge aan boord
gebring sou word. Hulle het dit gedoen sonder om enige onraad te vermoed.
Maar gedurende die nag is die mandjies almal weggevoer, en die skip het
weggeseil, wat die Maleiers onbetaald gelaat het vir hul waardevolle vrag.
Dit het natuurlik groot verontwaardiging gewek, en hulle het luide klagtes by
die bevelvoerder van die volgende Amerikaanse skip wat by daardie kus
aangekom het, ingedien. In ‘n antwoord op 'n eis van regstelling van die
regering, is hulle verseker dat die saak verteenwoordig sou word, en die
onreg herstel sou word. Maar 'Yankee-cuteness' om 'n paar barbare te

42



bedrieg, was nie ongewoon genoeg om ‘n groot opskudding te veroorsaak
nie, en die saak is gou vergeet. 'n Ruk later het 'n ander Kaptein van 'n
Salem-skip 'n soortgelyke truuk gespeel, en 'n nog groter hoeveelheid
gesteelde peper weggevoer. Die Maleiers, onmeetlik geirriteerd, het die reg
in eie hande geneem, en 'n Amerikaanse bemanning vermoor wat in daardie
tyd daar geland het. Die Amerikaanse skip Potomac is uitgestuur om hulle
vir die gruweldaad te straf; en, soos ek vertel het, het ons sowat
tweehonderd mans en vroue doodgemaak. Ek dink soms dat ons vergelding
nie meer rasioneel of meer soos Christene was as hulle s'n nie.”

“Sal jy asseblief vir my sé&,” het ek gevra, “watter soort wraak is
Christelik?”

Hy het gehuiwer en gesé dat dit 'n moeilike vraag sou wees om te
beantwoord. “Ek het nooit aangenaam gevoel oor daardie geleentheid nie,”
het hy voortgegaan. “Ek sou haar nie doodgemaak het as ek geweet het sy
was 'nvrou nie.”

Ek het gevra hoekom hy meer spyt voel oor die moord op 'n vrou as
oor die moord op 'n man.

“Ek weet self nie hoekom nie,” antwoord hy. “Ek dink nie ek sou nie,
as dit 'n algemene ding was vir vroue om te veg. Maar ons is gewoond
daaraan om te dink dat hulle hulself nie kan verdedig nie; en daar is iets in
elke menslike hart wat 'n man onwillig maak om terug te veg. Dit lyk
gemeen en lafhartig, en 'n mens kan homself nie daartoe dryf nie.”

“As een nasie dan nie wou veg nie, kon 'n ander nie,” het ek gesé.
“Wat as 'n nasie, in plaas van ’n individu, so 'n beroep sou doen op die
manlike gevoel wat jy sé inherent in die hart is?”

“Ek glo ander nasies sou skaam wees om haar aan te val,” het hy
geantwoord. “Dit sou al die glorie en opwinding van oorlog wegneem, en die
gehardste soldaat sou daarvoor terugdeins, asof van koelbloedige moord.”

“So 'n vredesinstelling sou beide ekonomies en pragtig wees,” het ek
geantwoord; en so het ons uitmekaar gegaan.

Jonathan Dymond — Kolonie van Pennsilvanié
Voordat ek klaarmaak, sal ek my lesers opbou deur hierdie hoofstuk

af te sluit met 'n ietwat uitgebreide uittreksel uit die verhale van Jonathan
Dymond. Dit kom uit ‘n deel van sy derde verhaal, getiteld The Probable

43



Practical Effects of Adhering to the Moral Law in Respect to War. Dit is uiters
relevant, duidelik en oortuigend. Hy sé:

“Dit moet nooit vergeet word dat ons oénskynlike belange in die
huidige lewe soms, in die ekonomie van God, ondergeskik gestel word aan
ons belange in die toekoms nie. Tog, selfs met verwysing na die huidige
toestand van bestaan, glo ek dat ons sal vind dat die getuienis van ervaring
is dat verdraagsaamheid die bevorderlikste is vir ons belange. Daar is
praktiese waarheid in die posisie dat, ‘As die HERE behae het in die weé van
‘n man, dan laat Hy selfs sy vyande met hom vrede hou.’

“Die leser van die Amerikaanse geskiedenis sal onthou dat aan die
begin van die vorige eeu 'n onverskillige en uiters verskriklike oorlog deur
die inboorlinge teen die Europese setlaars gevoer is; 'n oorlog wat uitgelok is
— soos sulke oorloé amper altyd oorspronklik was — deur die skade en
geweld van die (nominale) Christene. Die wyse van vernietiging was
geheimhouding, met skielike aanvalle. Die barbare het soms diegene wat in
die omgewing was, ingewag op die hoofweé of in die velde, en hulle sonder
waarskuwing geskiet, en soms het hulle die Europeérs in hul huise aangeval,
'sommige afgeslag en ander se breine uitgeslaan.' Vanuit hierdie verskriklike
oorlogvoering het die inwoners veiligheid gesoek deur hul huise te verlaat
en hulle na versterkte plekke of na die omgewing van garnisoene terug te
trek; en diegene wat noodgedwonge steeds gedwing is om buite die perke
van sulke beskerming te beweeg, het hulself van wapens voorsien vir
verdediging. Maar te midde van hierdie verskriklike verlatenheid en
universele terreur, was die Genootskap van Vriende [Kwakers], wat 'n
aansienlike deel van die hele bevolking was, standvastig aan hul beginsels.
Hulle wou hulle nie na garnisoene terugtrek of hulself van wapens voorsien
nie. Hulle het openlik in die platteland gebly, terwyl die res na forte gevlug
het. Hulle het steeds hul beroepe in die lande of by hul huise voortgesit,
sonder 'n wapen vir uittarting of verdediging. En wat was hul lot? Hulle het
in veiligheid en stilte gewoon. Die woning wat vir sy gewapende buurman
die toneel van moord en van die slagmes was, was vir die ongewapende
Kwaker 'n plek van veiligheid en vrede.

“Drie van die Genootskap is egter doodgemaak. En wie was hulle?
Hulle al drie het hul beginsels laat vaar. Twee van hierdie slagoffers was
mans wat, in die eenvoudige taal van die verteller, ‘gewoonlik sonder
wapens na hul arbeid gegaan het, en op die Almagtige vertrou het, en op sy
voorsienigheid staatgemaak het om hulle te beskerm (dit was hul beginsel

44



om nie oorlogswapens te gebruik om ander aanstoot te gee of hulself te
verdedig nie), maar 'n gees van wantroue het in hul gedagtes geheers, hulle
het oorlogswapens geneem om hulself te verdedig, en die Indiane wat hulle
verskeie kere daarsonder gesien het, het hulle met rus gelaat en gesé dat
hulle vreedsame manne was en niemand seergemaak het nie, daarom sou
hulle hulle nie seermaak nie — noudat hulle gewere het, en gelyk het of hulle
die Indiane wou doodmaak, het die Indiane die mans doodgeskiet. Die derde
wie se lewe opgeoffer is, was 'n vrou, ‘wat in haar woning gebly het’, wat nie
gedink het dat sy geregverdig was om ‘na 'n versterkte plek vir veiligheid’ te
gaan nie, nie sy, haar seun of dogter, of om die kleintjies daarheen te neem
nie; maar die arme vrou het na 'n rukkie 'n slaafse vrees begin inlaat en haar
kinders aangeraai om saam met haar te gaan na 'n fort nie ver van hul
woning af nie. Sy het gegaan; en kort daarna ‘het die bloedige, wrede
Indiane langs die pad gelé en haar doodgemaak.’

“Die lot van die Kwakers tydens die rebellie in lerland was amper
soortgelyk. Dit is welbekend dat die tyd van die Rebellie 'n tyd was — nie net
van openlike oorlog nie, maar ook van koelbloedige moord — van die uiterste
onverdraagsome woede en die uiterste wraaksug. Tog was die Kwakers
behoue, selfs deur 'n spreekwoord: wanneer vreemdelinge deur strate van
ruine geloop het en 'n huis ongedeerd en alleen sien staan het, het hulle
soms daarna gewys en gesé: ‘Dit is ongetwyfeld die huis van 'n Kwaker.” Die
bewaring wat hierdie mense ervaar het, was so volledig dat hulle in 'n
amptelike dokument van die Genootskap sé: ‘Geen lid van ons Genootskap
het omgekom nie behalwe een jongman; en daardie jongman het
voorgeskrewe uniform en wapens opgeneem.’”

“Dit is nutteloos om te sé, in teenstelling met die bewyse van hierdie
feite, dat hulle 'n uitsondering op 'n algemene reél vorm. Die uitsondering
op die reél bestaan in die uitvoering van die eksperiment om nie-weerstand
te toets, nie in die sukses daarvan nie. Dit is ook nutteloos om te sé dat die
barbare van Amerika, of die desperado's van lerland, die Kwakers gespaar
het omdat hulle voorheen bekend was as 'n volk wat nie ander opstook nie,
of omdat die Kwakers voorheen die teenstanders se liefde deur
verdraagsaamheid of goeie dienste verkry het. Ons erken dit alles; dit is juis
die argument wat ons handhaaf. Ons sé dat 'n eenvormige, onwrikbare
agting vir die vreedsame verpligtinge van die Christendom die beskerming
word van diegene wat dit beoefen. Ons waag om te beweer dat geen rede
hoegenaamd gegee kan word waarom die goeie lot van die Kwakers nie die

45



lot van almal sou wees wat hul gedrag sou aanneem nie. Geen rede kan
verstrek word waarom, as hul getalle tienvoudig of honderdvoudig
vermenigvuldig was, hulle nie almal bewaar sou gewees het nie. As daar so
'n rede is, laat ons dit aanhoor. Die Amerikaanse en lerse Kwakers was, vir
die res van die gemeenskap, wat een nasie kan doen aan 'n kontinent. En
ons moet van die voorstaander van oorlog vereis om 'n rede te gee (en dit is
nog nooit gegee nie) om te glo dat, indien individue wat aan vernietiging
blootgestel is, behoue gebly het, dan sal 'n nasie wat aan vernietiging
blootgestel is, vernietig word.

Ons sé egter nie dat as 'n volk, in die gebruiklike toestand van
menslike hartstogte, deur 'n indringer-nasie aangeval sou word, en skielik
sou kies om te verklaar dat hulle nou wil kyk of die Voorsienigheid hulle dalk
sou beskerm nie — van so 'n volk sé ons nie dat hulle beskerming sou ervaar
nie, en dat geeneen van hulle doodgemaak sou word nie. Maar ons sé dat
die bewys van ervaring is dat 'n volk wat gewoond is aan die verpligtinge van
die Christendom in hul gedrag teenoor ander mense en wat standvastig
weier, deur watter gevolge ook al, om aan dade van vyandigheid deel te
neem, beskerming in hul vreedsaamheid sal ervaar. En dit maak geen verskil
op die argument saak of daardie beskerming verwys na die onmiddellike
agent van Voorsienigheid, of op die invloed van nie-weerstandbiedende
gedrag op die denke van mense nie.”

Dit was die ervaring van dié wat nie aanstoot neem nie, en wat nie
weerstand bied nie, in die lewe van individue. 'n Nasionale voorbeeld van 'n
weiering om wapens te dra, is slegs een keer aan die wéreld getoon; maar
daardie een voorbeeld toon bewyse ten gunste van ons argument, sover die
politieke omstandighede dit in staat gestel het om alles te bewys wat die
mensdom kon begeer en alles wat skeptisisme kon eis.

Die Kolonie van Pennsilvanié

“Dit was,” sé hy, “die gewone praktyk van diegene wat verafgeleé
lande gekoloniseer het, om voet aan wal te sit; en om dit dan met die
swaard te handhaaf. Een van die eerste doelwitte was om 'n fort te bou en
'n weermag op die been te kry. Die avonturiérs het soldate geword, en die
kolonie was 'n garnisoen. Pennsilvanié is egter gekoloniseer deur manne wat
geglo het dat oorlog absoluut onversoenbaar was met die Christendom, en
hulle het dus besluit het om dit nie te doen nie. Omdat hulle besluit het om

46



nie te veg nie, het hulle geen soldate onderhou en geen wapens besit nie.
Hulle het hulself gevestig in 'n land wat omring was deur barbare, en deur
barbare wat geweet het hulle was ongewapen.

“As gemak van verowering, of onvermoé om te verdedig, hulle aan
verontwaardiging kon onderwerp, sou die Pennsilvaniérs dalk die
onderwerp van grappe oor geweld gewees het. Plunderaars kon hulle
sonder vergelding beroof het, en leérs kon hulle sonder weerstand uitgewis
het. As hulle nie 'n versoeking tot verontwaardiging gegee het nie, kon geen
versoeking gegee word nie. Maar dit was mense wat hul land in veiligheid
besit het, terwyl diegene rondom hulle gebewe het van vrees vir hul
bestaan. Hulle s'n was 'n land van vrede, terwyl al die ander in ‘n land van
oorlog gewoon het. Die gevolgtrekking is onvermydelik, hoewel dit
buitengewoon is; hulle het geen wapens nodig gehad nie, want hulle wou
dit nie gebruik nie.”

“Hierdie Indiane was gereed genoeg om gruweldade in ander state te
pleeg, en het hulle dikwels met verwoesting en uitwissing besoek; met
daardie soort verwoesting en daardie soort uitwissing wat verwag kan word
van manne wat die beskawing nie van wreedheid teruggeéis het nie, en wat
godsdiens nie tot verdraagsaamheid gedryf het nie. ‘Maar wat ook al die
rusies van die Indiane in Pennsilvanié met ander was, hulle het die gebiede
van William Penn eenvormig gerespekteer en daarby gehou, aangesien dit
heilig was. Die Pennsilvaniérs het nooit 'n man, vrou of kind deur die Indiane
verloor nie; wat nég die kolonie Maryland nég dié van Virginia kon sé, net so
min as die groot kolonie New England.’

“Die veiligheid en stilte in Pennsilvanié was nie 'n kortstondige vryheid
van oorlog nie, soos wat toevallig met enige nasie kan gebeur nie. Sy het dit
‘vir meer as sewentig jaar’ geniet, en ‘het saam met ses Indiaanse nasies
bestaan, sonder enige burgermag as verdediging’ ”

“Ek staan in verwondering dat hierdie mense nie gepla was nie, dat
hul veiligheid buitengewoon en ongeéwenaard was. Daar is iets uiters edel
in hierdie vertroue in die Oppermag se Beskermering, in hierdie algehele
uitsluiting van ‘slaafse vrees’, in hierdie vrywillige opgee van die middele tot
beskadiging of verdediging, dat ek nie verwonder staan dat selfs wreedheid
deur sulke deug ontwapen kan word nie. 'n Volk wat oor die algemeen
sonder wapens leef te midde van nasies van krygers! Wie sou 'n volk soos
hierdie aanval? Daar is min manne so afgesonder, dat hulle nie sulke

47


https://en.wikipedia.org/wiki/William_Penn

vertroue respekteer nie. Dit is slegs 'n eienaardige en ongewone intensiteit
van boosheid wat dit nie sou erken nie.

“En wanneer is die veiligheid van Pennsilvanié verlore en die vrede
daarvan vernietig? Toe die manne wat die raadgewing daarvan gelei het en
wat nie aan oorlog wou deelneem nie, in die wetgewing uitgestem is; toe
diegene wat aangeneem het dat daar groter veiligheid in die swaard as in
die Christendom was, die oorheersende bestuur geword het. Van daardie
uur af het die Pennsilvaniérs hul vertroue in Christelike beginsels oorgedra
na 'n vertroue in wapens; en van daardie uur af tot die hede was hulle
onderworpe aan oorlog.”

“Daar is die bewys van 'n nasionale voorbeeld, van die gevolge van 'n
nastrewing van die Christelike beleid met betrekking tot oorlog. Hier is
mense wat absoluut geweier het om te veg, en wat hulself onbekwaam
gemaak het vir weerstand deur te weier om wapens te besit; en dit was die
mense wie se land, te midde van omringende verwoesting en uitwissing,
gekies is as 'n land van veiligheid en vrede. Die enigste nasionale
geleentheid wat die deug van die Christelike wéreld ons gebied het om die
veiligheid van vertroue op God as verdediging te verseker, het bepaal dat dit
veilig is.”

In sy boek opper Ballou besware wat hy dink iemand mag hé, en spreek dit
dan aan. Een beswaar wat hy hier inbring, is dat iemand dalk sou sé dat in
tye van krisis die buitengewone moontlik is. Maar Ballou verwerp dit. Hy
maak die belangrike punt dat ons dikwels regerings en instellings blameer
vir hul ongeregtighede, maar dit is gewone dade van die alledaagse wat
bydra tot die wanpraktyke van die groter liggaam. Hieronder is ook die

voorbeeld wat my miskien die meeste van almal getref het, oor die
Christelike slaaf.

Gaan pleit om toegeeflikheid vir oortreding van die Tien Gebooie in klein
sake te pleeg. Pleit hoe moeilik dit, in die alledaagse lewe, is om nie 'n bietjie te
lieg, 'n bietjie te mislei, 'n bietjie te bedrieg, 'n bietjie af te pers, jou naaste 'n
bietjie te haat, 'n bietjie te steel, 'n bietjie moorddadig op te tree, 'n bietjie
afgodsdiens te beoefen en 'n bietjie wellustig te wees nie. Kry jou toegeeflikheid
uit die Hemel vir dit alles, en dan sal 'n toegeeflikheid ongetwyfeld nie
teruggehou word om 'n bietjie skade met skade te weerstaan nie, en om 'n
bietjie kwaad vir kwaad te vergeld in gewone sake nie. Tot dit gebeur moet die

48



wet en standaard van geregtigheid nie verslap word om by menslike gerief te
pas nie. Plig moet sonder versuim aangedring word, en wie ook al swakheid,
onvolmaaktheid, broosheid of sonde toon, moet die skaamte en veroordeling
dra.

Dit is in hierdie klein sake dat elke deug sy grootste verraad ly. 'n
Aanhoudende drup slyt die hardste klip. 'n Aanhoudende gewetenloosheid in
klein dingetjies ondermyn alle morele beginsels. Die oseaan bestaan uit
druppels. Geregtigheid is 'n samevoeging van die klein dingetjies van die lewe.
Hy wat gewoonlik in klein sake ontrou is, kan nie in groot sake vertrou word nie.
Hy mag dalk, of dalk nie, reg doen. 'n Hoofrede waarom openbare instellings,
wette en maatreéls so afstootlik is vir geregtigheid en menslikheid, is dat die
individuele gewetes van die mense, in die klein sake van die gewone lewe,
gewoonlik gewetenloos is. As daar dan hoegenaamd op nie-weerstand
aangedring moet word, as 'n plig, moet daarop aangedring word in klein sake
sowel as groot sake.

En na alles wat gesé kan word oor die moeilikheid om dit te beoefen,
weet ons dat dit al beoefen is en beoefen kan word. Niks ontbreek nie, behalwe
die wil om te probeer. Ek sal by die talle illustrasies wat reeds gegee is, 'n paar
ander voeg wat hoofsaaklik verband hou met individuele sake en die
sogenaamde klein sake van die lewe.

Die onheilige vloeker bestraf en onderdruk

Mnr. Deering, 'n Puriteinse predikant, was eens by 'n openbare ete en 'n
dapper jongman het aan die oorkant van die tafel gesit. Hy het, benewens ander
ydele praatjies, ook in onheilige vloektaal uitgebars, waarvoor mnr. Deering hom
ernstig en skerp tereggewys het. Die jongman, wat dit as 'n belediging beskou
het, het onmiddellik 'n glas bier in sy gesig gegooi. Mnr. Deering het geen notisie
van die belediging geneem nie; maar het sy gesig afgevee en soos voorheen
aangehou eet. Die jong heer het kort daarna sy onheilige gesprek hervat, en
mnr. Deering het hom soos voorheen tereggewys — waarop hy, maar met meer
woede en geweld, nog 'n glas bier in sy gesig gegooi het. Mnr. Deering het
onbeweeg voortgegaan en steeds sy ywer vir die eer van God getoon deur die
belediging met Christelike sagmoedigheid en nederige stilte te verduur. Dit het
die jong heer so verbaas dat hy van die tafel af opgestaan het, op sy knieé geval
het en mnr. Deering om verskoning gevra het, en verklaar dat as enige van die
geselskap hom soortgelyke beledigings sou aandoen, hy hulle met sy swaard sou
steek. Hier is die Nuwe-Testamentiese leuse prakties bevestig: “Laat jou nie deur
die kwaad oorwin nie, maar oorwin die kwaad deur die goeie.” — Rom. 12:21.

49



Die Christenslaaf en sy vyand

Die volgende is in die London Christian Observer vir die eerste keer
gepubliseer:

'n Slaaf in een van die Wes-Indiese Eilande, wat oorspronklik van Afrika
gekom het, nadat hy onder die invloed van godsdiensonderrig gebring is, het
besonder waardevol vir sy eienaar geword vanweé sy integriteit en algemene
goeie gedrag. Na 'n rukkie het sy meester hom tot 'n belangrike posisie in die
bestuur van sy boedel verhef, en by een geleentheid, omdat hy twintig
bykomende slawe wou koop, het hy hom aangestel om die keuses te doen en
hom opdrag gegee om die sterkes te kies wat waarskynlik goeie werkers sou
maak.

Die man het na die slawemark gegaan en sy ondersoek begin. Hy het die
menigte wat te koop aangebied is, nie te lank dopgehou nie, voordat sy oog 'n
ou afgeleefde slaaf gevang het. Hy het vir sy meester gesé dat hy een moes
wees. Die arme kérel het gesmeek dat hy toegegee kon word. Die handelaar het
opmerk dat, as hulle op die punt staan om twintig te koop, hy daardie man in die
koop sou gee as deel van die transaksie. Die aankoop is gevolglik gemaak en die
slawe is na die plantasie van hul meester geneem; maar aan niemand anders het
die bestuurder soveel aandag en sorg getoon as wat hy aan die arme ou
afgeleefde Afrikaan gedoen het nie. Hy het hom na sy eie woning geneem en
hom op sy eie bed neergelé; hy het hom aan sy eie tafel gevoed en hom uit sy
eie beker laat drink; toe hy koud was, het hy hom in die sonskyn gesit; en toe hy
warm was, het hy hom onder die skaduwee van die kokosneutboom gesit.

Verstom oor die aandag wat hierdie betroubare slaaf aan 'n medeslaaf
bewys het, het sy meester hom daaroor uitgevra. Hy het gesé: “Jy het ‘n spesiale
rede waarom jy soveel belangstelling in die ou man toon. Is hy 'n familielid van
jou, miskien jou vader?”

“Nee, Meneer,” antwoord die arme kérel, “hy is nie my vader nie.”

“Is hy dan 'n ouer broer?” “Nee, Meneer, hy is nie my broer nie!”

“Is hy dan 'n oom, of 'n ander familielid?” “Nee, Meneer, hy is glad nie
my familie nie, en ook nie my vriend nie!”

“Dan,” vra die meester, “waarom wek hy jou belangstelling op?”

“Hy is my vyand, Meneer,” antwoord die slaaf. “Hy het my aan die
slawehandelaar verkoop, en my Bybel sé vir my wanneer my vyand honger is,
gee hom kos, en wanneer hy dors is, gee hom water.”

50



Henry C. Wright en Sy Aanvaller

Die volgende voorval in die lewe van Henry C. Wright toon sy
bewonderenswaardige konsekwentheid en die heilsame invioed van nie-
weerstand op die oortreder. Hy was in 'n hotel in Philadelphia en het daar 'n
gesprek oor nie-weerstand gevoer. 'n Offisier wat teenwoordig was, het
woedend geword en hom geslaan. Mnr. Wright het geen notisie van die
aanranding geneem nie, maar het met sy opmerkings voortgegaan. Binne 'n paar
oomblikke het die offisier hom weer geslaan. Vriend Wright het steeds sy kalmte
behou en die gesprek voortgesit. Sy aanvaller het hom 'n derde keer geslaan en
hom amper neergevel. Hy het homself opgerig, alhoewel hy erg beseer was deur
die houe van sy teenstander, hom aan die hand geneem en gesé: “Ek voel geen
onvriendelikheid teenoor jou nie en hoop om jou gou by my huis te sien.” Hy het
toe die geselskap verlaat en huis toe teruggekeer.

Mnr. Wright het sy aanvaller baie gouer gesien as wat hy verwag het,
want hy is die volgende oggend met dagbreek besoek deur dieselfde man wat
hom die vorige aand geslaan het. Hy het uitgeroep toe hy die huis binnegaan:
“Kan u my vergewe? Ek was die hele nag in lyding. Ek het gedink u sou
terugslaan, anders sou ek u nooit geslaan het nie.”

“Hy wat stadig is om toornig te word, is beter as 'n held; en hy wat sy
gees beheers, as een wat 'n stad inneem.” — McCree.

“Hy wat, onwrikbaar en sonder 'n gekreun
Die eerste wond dra, kan die hele stryd voltooi
Met blote dapper stilte, en as oorwinnaar uittree.”
— Watts.

Die Oorwinnende Klein Seun

Ek het die volgende staaltjie van 'n ware heer gehoor. 'n Seun in
Connecticut, met 'n merkwaardig ernstige gemoed en goeie gewoontes, was
gewoon in diens van 'n werktuigkundige se werkswinkel waar byna al die
werkers verslaaf was aan die algemene gebruik van bedwelmende drank. Die
seun het matigheidsbeginsels aangeleer, en hoewel hy dikwels genooi is, kon hy
nooit oorreed word om met enige van die werkswinkel se personeel deel te
neem nie. Uiteindelik het sy onderwyser in die Sondagskool, in 'n gesprek oor
sekere tekste uit die Skrif oor nie-waarstand, sy gedagtes oor daardie onderwerp
aangewakker, en hy het baie pligsgetrou sy vasberadenheid verklaar om in
ooreenstemming met hierdie groot Christelike leerstelling te probeer leef.

51



Drie of vier van die harder drinkers in die winkel, ietwat geprikkel deur
sulke ouderwetse vroomheid en noukeurigheid van gewete, het besluit om die
seun te verneder, of ten minste sy nuwe idees op die proef te stel. Hulle het
besluit om op een of ander manier 'n sopie rum in sy keel af te dwing. Hulle het
'n geleentheid aangegryp toe hy alleen in die winkel saam met hulle gelaat is, en
hom genooi om te drink. Hy het geweier. Toe het hulle hom gesé hulle gaan hom
dwing. Hy het kalm en onbeweeglik gebly. Hulle het hom met geweld gedreig.
Tog het hy nie kwaad gelyk of probeer ontsnap nie, en ook nie die minste
geneigdheid getoon om toe te gee nie; maar het daarop aangedring dat dit
goddeloos was en dat hy dit nie kon doen nie.

Toe gryp hulle hom vas, 'n man aan elke arm, terwyl die derde die bottel
gereed gehou het om dit in sy mond te forseer. Tog het hul slagoffer sagmoedig
en ferm gebly en verklaar dat hy hulle nooit seergemaak het nie en dit nooit sou
doen nie, maar dat God sy vriend en beskermer sou wees, hoe hulle hom ook al
mag mishandel. Die man wat die noodlottige bottel vasgehou het, was tot op
daardie oomblik vasberade in sy bose voorneme, maar was so getref deur die
nie-weerstandbiedende waardigheid en onskuld van die seun, dat hy, soos hy
later amper met trane bely het, eintlik nie in staat gevoel het om sy hand op te
lig nie. Twee keer het hy probeer om die bottel op te lig terwyl hy die opening
daarvan in die kind se mond geplaas het, maar sy arm het geweier om te lig. In
hierdie stadium van die proses is nie die minste weerstand gebied nie, behalwe
met 'n sagmoedige protesterende blik; tog is die ringleier self oorweldig deur sy
gevoelens en het die poging laat vaar en verklaar dat hy so 'n onskuldige,
pligsgetroue, goedhartige seun nie kon en sou seermaak nie.

Dit is morele krag. Dit is die krag waarmee die kwaad, ten minste soms,
met die goeie oorkom kan word.

Kolonie van Praktiese Christene

Die volgende is nog 'n uittreksel uit die geskrifte van Lydia M. Child. Dit
het geen lof nodig nie. Dit sal tot die fynere gevoelens van die siel spreek en sy
soet geur daar laat.

“Die hoogste gawes wat my siel tydens sy wéreldpelgrimstog ontvang
het, is dikwels geskenk deur diegene wat arm was, beide in geld en intellektuele
ontwikkeling. Onder hierdie skenkers onthou ek veral 'n hardwerkende,
ongeskoolde werktuigkundige van Indiana of lllinois. Hy het my vertel dat hy een
van dertig of veertig manne van New England was wat twaalf jaar tevore
uitgegaan het om hulle in die westelike wildernis te vestig. Hulle was meestal
bure en is aangetrokke om saam te emigreer vanuit 'n algemene eenheid van

52



mening oor verskeie onderwerpe. 'n Paar jaar tevore was hulle gewoond om af
en toe by mekaar se huise te vergader om hul pligte teenoor God en die mens te
bespreek, in alle eenvoud van hart. Hul biblioteek was die Evangelie, hul
priesterskap die innerlike lig. Daar was toe geen anti-slawernyverenigings nie;
maar omdat hulle eerbiedig en gewillig was om te leer, het hulle geen behoefte
aan sulke agentskappe gehad om hul pligte teenoor die slawe te ontdek nie. Die
pogings van vredesverenigings het hierdie eenkant-afgesonderde groep slegs in
gebroke eggo's bereik; en nie-weerstandsverenigings het nog glad nie bestaan
nie. Maar met die volume van die Prins van Vrede en harte oop vir sy invioed,
watter behoefte het hulle aan mooi woorde en kragtige besluite?

“Ryk aan Goddelike kultuur, het hierdie klein groepie na die verre Weste
vertrek. Innerlike was hul huise vol blomme, met tuine; hulle uiterlike huise was
in 'n wildernis gebou. Hulle was vlytig en spaarsamig, en alles het onder hul
hande voorspoedig verloop. Maar gou het wolwe nader aan die kraal gekom in
die vorm van roekelose, beginsellose avonturiérs; gelowiges in krag en
slinksheid, wat volgens hul geloofsbelydenis opgetree het. Die kolonie praktiese
Christene het oor hierdie plunderinge gepraat met die sagmoedigste verweer en
hulle met onveranderlike vriendelikheid terugbetaal. Hulle het verder gegaan —
hulle het openlik aangekondig: ‘Julle kan ons watter kwaad julle ook al wil,
aandoen; ons sal niks anders as goed terugbetaal nie.” Prokureurs het in die
buurt gekom en hul dienste aangebied om geskille te besleg. Hulle het
geantwoord: ‘Ons het julle nie nodig nie. As bure ontvang ons julle in die
vriendelikste gees; maar vir ons het julle beroep ophou bestaan.” ‘Wat sal julle
doen as skelms julle skure afbrand en julle oeste steel?’ ‘Ons sal kwaad met die
goeie terugbetaal. Ons glo dat dit die hoogste waarheid is, en daarom die beste
wenslikheid.””

“Toe die skelms dit hoor, het hulle dit as 'n goeie grap beskou en baie
uitlokkende dinge gesé en gedoen, wat vir hulle gevat geklink het. Tralies is in
die nag afgebreek en koeie is in die mielielande ingelaat. Die Christene het die
skade so goed as wat hulle kon herstel, die koeie in die skuur gesit en hulle teen
skemer saggies huis toe gejaag; en gesé: ‘Buurman, jou koeie was in my land. Ek
het hulle gedurende die dag goed gevoer, maar ek wou hulle nie die hele nag
hou nie, uit vrees dat jul kinders sonder melk sou wees.””

“As dit dalk pret was, het diegene wat die grap beplan het geen moed
gevind om daaroor te lag nie. Geleidelik het 'n sigbare verandering oor hierdie
lastige bure gekom. Hulle het opgehou om perde se sterte af te sny en die bene
van pluimvee te breek. Onbeskofte seuns sou vir 'n jonger broer sé: ‘Moenie
daardie klip gooi nie, Bill! Toe ek die hoender verlede week doodgemaak het, het
hulle dit nie vir ma gestuur nie, omdat hulle gedink het hoenderaftreksel sou
goed wees vir arme Mary! Ek sou dink jy behoort jou te skaam om klippe na hul

53



hoenders te gooi.” So is die kwaad met die goeie oorwin, totdat daar niemand
meer gevind is wat hulle opsetlik leed aandoen nie.

“Jare het verbygegaan en hulle het gesien hoe hulle in wéreldse
besittings floreer bo hul bure, maar tog deur almal geliefd is. Van hulle het die
prokureur en die konstabel geen fooie ontvang nie. Die balju het gestotter en
om verskoning gevra toe hy hul swaarverdiende goedere geneem het as betaling
vir die oorlogsbelasting. Hulle het saggies geantwoord: ‘Dis bose handel, vriend.
Ondersoek dit in die lig van jou gewete en kyk of dit nie dalk so is nie.” Maar
terwyl hulle geweier het om sulke fooie en belastings te betaal, was hulle
vrygewig in hul bydraes vir alle nuttige en welwillende doeleindes, sodat dit selfs
‘n spreekwoord geword het.

“Na tien jaar is die openbare grond wat hulle vir hul plase gekies het, te
koop aangebied op 'n veiling. Volgens gebruik is diegene wat hulself daarop
gevestig het en die grond bewerk het, die reg gegee om dit teen die
regeringsprys te koop; wat destyds $1.25 per akker was. Maar die koors van
grondspekulasie het toe buitengewoon hoog geloop. Avonturiérs van alle dele
van die land het na die veiling gestroom; en kapitaliste in Baltimore,
Philadelphia, New York en Boston het agente gestuur om grond in die weste te
koop. Niemand het aangeneem dat gewoonte of billikheid in ag geneem sou
word nie. Die eerste dag se veiling het getoon dat spekulasie tot op die rand van
waansin geloop het. Grond is gretig opgekoop teen sewentien, vyf-en-twintig en
veertig dollar per akker. Die Christelike kolonie het min hoop gehad om hul plase
te behou. As eerste setlaars het hulle die beste grond gekies; en volhardende
industrie het dit tot by die hoogste bewerking gebring. Die markwaarde daarvan
was baie meer as die akkers wat reeds teen buitensporige pryse verkoop is.

“In die lig van hierdie feite het hulle hulself begin voorberei vir nog 'n
verhuising na die wildernis, miskien om weer deur 'n soortgelyke proses verdryf
te word. Maar die oggend toe hul erf te koop aangebied is, het hulle met
dankbare verbasing opgemerk dat hul bure oral onder die skare besig was, met
smeking en berisping: ‘Moenie op hierdie grond bie nie! Hierdie manne werk al
tien jaar lank hard daaraan. Gedurende daardie hele tyd het hulle nooit mens of
dier skade aangedoen nie. Hulle is altyd gereed om goed te doen as hulle kwaad
aangedoen is. Hulle is 'n seén vir enige buurt. Dit sou 'n sonde en 'n skande wees
om op hul grond te bie. Laat dit verkoop teen die regeringsprys.””

“Die koop het begin; die landbouers het $1.25 aangebied; met die
voorneme om hoér te bie indien nodig. Maar onder al daardie skare selfsugtige,
roekelose spekulante het nie een oor hulle land gebie nie! Sonder een
opponerende stem het die mooi akkers na hulle teruggekeer! Ek ken nie 'n
merkwaardiger voorbeeld van kwaad wat met goed oorwin is nie. Die wysste
politieke ekonomie 1é opgevou in die leuses van Christus.”

54



Die Wreker Gestop

Ek sal nog 'n indrukwekkende illustrasie byvoeg en afsluit. Ek kopieer uit
die Advocate of Peace van April 1845, wat blykbaar aangehaal het uit The History
of Danish Missions:

“Die geskiedenis van die Deense sendings in Groenland is welbekend.
Hans Egede, 'n man van apostoliese welwillendheid en ywer, was die pionier in
daardie pogings om die wilde en wrede swerwer van die bevrore noorde te
verchristelik; en onder sy opvolgers was sy kleinseun, Hans Egede Saabye, uit
wie se interessante dagboek ons die volgende verhaal van wraak kies wat streng
beplan is, maar genadiglik in liefde omskep is deur die krag van die evangelie.

“Die wet of gebruik in Groenland vereis dat elke moord, veral dié van 'n
vader, deur die naaste familielid gewreek moet word. Sowat twintig jaar voor die
aankoms van Saabye is 'n man deur ‘n groot gruweldaad vermoor, in die
teenwoordigheid van sy eie seun. Die seun, slegs dertien jaar oud, was te jonk
om sy vader te verdedig, maar hy het nie die wraakskuld aan sy moordenaar
vergeet nie. Hy het vir sy eie veiligheid na 'n afgeleé deel van die land gevlug en
daar die geheime vlam vyf-en-twintig jaar lank in sy boesem aangewakker en net
gewag vir 'n geleentheid om dit in volle en fel wraak te laat ontplof. Die
moordenaar was 'n man van groot invloed, en omring deur baie aanhangers wat
gereed was om hom te verdedig, sodat die seun gevrees het om hom aan te val;
maar nadat hy 'n aantal van sy eie familielede oorreed het om hom te vergesél,
het hy uiteindelik met sy lank gekoesterde doel van wraak begin en sy slagoffer
naby die woning van Saabye opgesoek.

Die huise in Groenland is soortvan gemeenskaplike eiendom. Die mense
verlaat hul huise gedurende hul kort somer, en wanneer hulle die volgende
winter terugkeer, neem hulle besit van enige een wat hulle toevallig onbewoon
mag vind. Winter het nou begin om sy ysige arms oor die noorde te strek; maar
die wreker het geen skuiling vir homself en sy metgeselle van sy wraakwerk
gevind nie. Slegs een was leeg, en dit het aan die prediker van vrede en vergifnis
behoort; maar Saabye, hoewel hy goed bewus was van sy doel, het hom die huis
gegee en hom met sy gebruiklike hoflikheid en vriendelikheid behandel.

Hierdie aandag het die wreker se hart geraak; en hy het Saabye bedank
en sy besoeke so gereeld herhaal dat hy breedvoerig om verskoning gevra het vir
hul gereeldheid deur te sé: “Jy is so beminlik dat ek nie van jou af weg kan bly
nie.” Na 'n verloop van 'n paar weke het hy gesé: “Ek wil graag iets weet van
daardie groot Heer van die Hemel, oor wie jy so baie s&; en sommige van my
familie wil ook leer.” Saabye het sy versoek toegestaan en tien of twaalf van die

55



geselskap gevind wat gretig was vir onderrig. Hy het 'n kategeet gestuur om by
hulle te woon en was baie tevrede met hul vordering, veral dié van die wreker,
wat gereeld sy visvang verlaat het om die onderrig te hoor, en wat uiteindelik
besluit het om gedoop te word.

“In Meimaand het Kunnuk na Saabye gekom en gesé: ‘Meester, sal jy my
doop? Jy weet ek is gehoorsaam. Ek ken God; en my vrou, sowel as ek, wil 'n
gelowige word.” ‘Ja,” antwoord die prediker, ‘jy weet iets van God. Jy weet hy is
goed; jy sien hoe hy jou liefhet en jou gelukkig wil maak; maar Hy begeer ook dat
jy hom gehoorsaam.” ‘Ek is lief vir hom,” antwoord die wreker ernstig; ‘ek sal
hom gehoorsaam.” ‘Maar,” antwoord Saabye, ‘as jy Hom wil gehoorsaam, moet
jy niemand doodmaak nie. Jy het al dikwels sy bevel gehoor: jy mag nie
doodmaak nie.’

“Kunnuk het sy kop in groot emosie geskud en net half vir homself gesé:
‘Harde leerstelling; harde leerstelling!” ‘Luister na my, goeie Kunnuk,” het die
man van God voortgegaan. ‘Ek weet jy het gekom om die moord op jou vader te
wreek; as jy ‘n gelowige wil word, moet jy dit nie doen nie.” ‘Maar,” het die
wreker geantwoord met 'n flits van verontwaardiging wat uit sy oé glinster, ‘hy
het my vader, my eie vader, vermoor! Ek het dit gesien, maar kon hom nie help
nie; en nou moet ek die moordenaar straf.”

‘ly bedroef my!" het die man van vrede gesé. ‘Hoe?’ het die wreker
gevra. ‘Omdat jy blykbaar vasbeslote is om te moor.” ‘Net hom wat verdien om
te sterf.” ‘Maar die groot Here van die Hemel sé: Jy mag nie doodmaak nie.” ‘Ek
sal nie — net hom.’ ‘Maar jy mag hom nie eers doodmaak nie. Het jy vergeet hoe
dikwels gedurende die winter jy hierdie bevel gehoor het: wreek jouself nie,
maar gee plek aan die toorn; want die wraak is myne, Ek sal vergeld, sé die
Here.

‘Maar,” het die wreker gevra, ‘sal die goddelose moor sonder straf?’
‘Nee, hy sal nie; God sal hom straf.” ‘Wanneer?’ ‘Miskien in hierdie wéreld; maar
sekerlik op die oordeelsdag, wanneer Hy elkeen volgens sy dade sal beloon.” ‘Dit
is so lank,” het Kunnuk geantwoord, ‘my landgenote en familie sal my blameer as
ek nie self nou my vader wreek nie.” ‘As jy nie die wil van God geken het nie, sou
ek niks sé nie; maar nou mag ek nie stilbly nie.” ‘Dit is moeilik!" het die wreker
gesé. ‘Wat moet ek doen?’ ‘Jy moenie hom doodmaak nie; jy moet hom selfs
vergewe.” ‘Hom vergewe!’ het die wreker uitgeroep. ‘Jou leer is baie vreemd en
moeilik.” ‘Die leer,” het die prediker geantwoord, ‘is nie myne nie, maar Christus
s'n.

“Kunnuk het diep gesug, maar geen antwoord gegee nie; en Saabye het
voortgegaan, ‘miskien was jou vader nie onskuldig nie; hy het dalk ook iemand
doodgemaak.” ‘Wat dit betref,” antwoord Kunnuk, ‘weet ek nie. Ek weet net dat
hierdie man verdien om te sterf.” ‘Wel,” antwoord Saabye terwyl hy omdraai om

56



die wreker te verlaat, ‘ek is klaar. Maak hom dood, as jy wil; maar bly 'n
ongelowige, en verwag dat sy kinders jou eendag op hul beurt sal doodmaak.” ‘Jy
is nie meer beminlik nie,” antwoord die man van bloed, ‘jy praat harde woorde.’
‘Nee, Kunnuk,” antwoord die man van vrede, ‘ek is steeds lief vir jou, en daarom
wil ek hé jy moet nie teen God sondig nie, wat geregtigheid aan beide jou en jou
teenstander sal doen.” Saabye het omgedraai om te gaan; maar Kunnuk het
agter hom aan geroep, ‘Bly, meester. Ek sal met my familie praat.’

“Sy familie het Kunnuk dag na dag tot wraak aangespoor en hom gedreig
met die vloeke van sy familie en die minagting van sy landgenote as hy sou
terugdeins om sy vermoorde vader te wreek. Die boesem van die seun het soos
'n teater van teenstrydige emosies gelyk. Die prediker het tydens sy besoeke aan
hom die stryd waargeneem en, sonder om enige aandag aan die spesifieke
onderwerp te skenk, gedeeltes van die Skrif en gesange gelees wat tot
vreedsame en vergewende gedagtes gelei het. 'n Paar dae later het Kunnuk na
die prediker teruggekeer. Sy gesig, sy optrede, alles aan hom, het 'n
gewelddadige stryd aangedui. ‘Ek sal,’ het hy gesé, ‘ek sal nie; ek hoor, en ek
hoor nie. Ek het nog nooit so gevoel nie.” ‘Wat sal jy,” het die prediker gevra, ‘en
wat sal jy nie!” ‘Ek sal hom vergewe, en ek sal hom nie vergewe nie; ek het geen
ore nie, en tog het ek ore.” ‘Wanneer jy nie wil vergewe nie,’ het Saabye
geantwoord, ‘dan spreek jou onbekeerde hart wat jou wil ontmoedig; en
wanneer jy wil vergewe, dan spreek jou beter hart. Watter een sal jy
gehoorsaam?’

‘Ek was so ontroer,” het die wreker gesé, ‘toe jy gister gepraat het, dat
my hart wou gehoorsaam.’

‘Kyk dan,” het Saabye gesé, ‘behoort jy nie te voel dat dit die stem van
jou Hemelse Vader is wat in jou hart spreek nie; Hy beveel jou om soos Hy te
wees, en Hy gee sonskyn en reénbuie aan sy vyande sowel as sy vriende. Dink
ook aan jou Verlosser en streef daarna om soos Hom te wees. Het Hy ooit sy
vyande gehaat of hulle vloeke op hulle eie hoofde teruggebring? Toe Hy geslaan
is, het Hy teruggeslaan? Toe Hy van stad tot stad vervolg is, het Hy skade op sy
vervolgers teruggebring? Toe Hy soos ‘n lam wat geslag word na die kruis gelei
is, het Hy sy mond oopgemaak? Ja; maar dit was om vir sy moordenaars te bid:
Vader, vergeef hulle; want hulle weet nie wat hulle doen nie.’

“Hierdie pleidooi het die wreker se hart geraak; 'n traan het in sy oog
gelé; en ernstig het hy geantwoord: ‘Ja, ja, dit was prysenswaardig; maar hy was
beter as ons.” ‘Ja, oneindig veel beter,” het Saabye geantwoord, ‘maar as ons 'n
goeie wil het, sal God ons krag gee. Hoor hoe 'n man soos jy en ek vir sy
moordenaars kan bid.” Die prediker het toe die marteldood van Stefanus
voorgelees; en Kunnuk het sy oé afgedroog en gesé: ‘Slegte man! Maar hy is

57



gelukkig; hy is beslis by God in die hemel. My hart is so ontroer; maar gee my ’'n
bietjie tyd; en wanneer ek my ander hart tot stilte gebring het, sal ek weer kom.’

“Gou het Kunnuk teruggekeer met 'n veranderde gesig wat die vrede en
vreugde van sy hart uitgespreek het. ‘Nou,” het hy gesé, ‘is ek gelukkig. Ek haat
nie meer nie; ek het vergewe; my goddelose hart sal stil wees. Het jy nie gesien
hoe ontroer ek was toe jy van Hom aan die kruis gelees het waar hy vir sy
moordenaars gebid het nie? Toe het ek in my hart belowe: ek sal vergewe; ek
het vergewe. Nou hoop ek dat ek en my vrou, wat nog nooit gehaat het nie,
gedoop kan word.” Sy versoek is toegestaan; en toe die dag vir die seremonie
aanbreek, het hy 'n eenvoudige en roerende verslag van sy geloof gegee; trane
het uit sy oé gestroom terwyl hy vir die doop gekniel het; en aan die einde van
die diens het hy gesé: ‘Aanvaar my nou as 'n gelowige; ek sal nie meer haat nie;
ons sal mekaar en alle mense liefhé.” Aan die moordenaar van sy vader het hy
kort daarna 'n boodskap gestuur en gesé: ‘Ek is nou 'n gelowige; jy het niks om
te vrees nie.” Hy het selfs die moordenaar na sy huis genooi en hom op 'n baie
vriendelike manier ontvang. Nadat hy genooi is om ook by hom te kom kuier, het
hy alleen gegaan; maar die heidense moordenaar het getoon dat hy in
teenstelling met die Christen gestaan het. Kunnuk het op pad terug 'n gat in sy
kajak, of boot, gevind met die doel om hom te verdrink. Hy het gou die gat
toegestop en met 'n glimlag gesé: “Ag! Hy is steeds bang; maar ek sal hom nooit
seermaak nie. Die wraak is nie meer myne nie; ek laat hom aan God oor en bid
dat hy sy sondes sal sien soos ek my eie gesien het.”

Gevolgtrekking

Wie kan sulke praktiese voorbeelde van Christelike nie-weerstand soos
hierdie oorweeg, en nie betower word deur die uitnemendheid en lieflikheid van
die verhewe leerstelling nie! Kan ons omdraai en kyk na die slagveld, die
hospitaal van verminkte sterflike mense, die opvallende militére parade, die
prag en praal van bloedbevlekte hoofmanne, of na die meer gewone sake van
die lewe — na die stryde, vergelding, wrok, tweegevegte, regsgedinge, en
eindelose rusies van 'n wéreld wat behep is met weerstand teen geweld — kan
ons na hierdie dinge kyk sonder hartseer en walging? Hoe laag, veragtelik en
afskuwelik is hulle almal, in vergelyking met die geestelike heldedom, die morele
dapperheid, die glorieryke selfopoffering, die lewensreddende, hart-
hervormende, sielverlossende werke van ware Christendom! “Laat my siel nie
kom in hulle raad nie, laat my eer nie eens wees met hulle vergadering nie.”

En sal diegene wat “die lig van die wéreld” en “die sout van die aarde”
behoort te wees, hul hoé roeping oneer aandoen en hul klere besoedel deur

58



betrokke te raak by die konflik van menslike ambisie, geweld en wraak? Sal hulle
die lekkernye van kannibalisme begeer, die prag van krygsafgodery bewonder en
hulself verlustig in die dade van sterflike wreedheid? As hulle saam met Christus
opgestaan het, behoort hulle nie die dinge van Christus te soek, die geure van sy
Gees in te asem, in sy voetspore te volg en dit hul hoogste bevrediging te maak
om die wil van die Vader te doen nie? Is dit vir hulle om van die gevare van
Getsemane te vlug om met wanhoop van ver af na die nie-weerstandbiedende
kruis te kyk en hulself een te maak met 'n wedersyds uitdagende en
vernietigende wéreld? Sal hulle leeus in die pad sien en vrees om uit te gaan? Sal
hulle bewerig staan soos die luiaard omdat dit koud is, en dus versuim om te
ploeg? Pas dit hulle om te kla dat die pligte van liefde moeilik is, dat nie-
weerstand onprakties, onmoontlik of uiters moeilik is, wanneer die beginsel
daarvan so goddelik is, die gees so hemels, die voorbeeld so mooi, die vrugte so
verfrissend en die prestasies so glorieryk is? Wat as dit streng dissipline vereis;
wat as dit ernstige inspanning vereis; wat as dit 'n mate van manlike
uithouvermoé afdwing; wat as dit 'n geleentheid bied om morele heldedade te
verrig; sal dit daarom onaantreklik wees vir groot siele?

Nee, laat dit eerder meer waardig lyk tot heilige en vrygewige
entoesiasme. Laat die oproepe vir vrywilligers meer opwindend klink vir een met
edele ambisie — 'n ambisie om iets te wees en te doen wat waardig is aan ons
goddelike afkoms — waardig aan die liefde wat ons verlossing gekoop het met die
trane en gekreun en bloed van die kruis — waardig aan onsterflikheid — waardig
om voor te lewe en te sterwe. Om een lewe te red, een verlore broer te herwin,
een hart heilig en gelukkig te maak — of selfs om onsself te kwalifiseer deur
selfverloéning vir die inwonende Gees van die Allerhoogste — is oneindig meer
waardig om 'n hele lewe se sorge en waaksaamhede te gee, as al die rykdom,
prag en praal wat die wéreld se gunsteling-vernietigers ooit deur die swaard
verkry het. “Mag God verhoed dat ons in enigiets anders sou roem as in die kruis
van onse Here Jesus Christus.”

“Hoe swaar leer mens dié les verstaan, Bespot, verwerp, verraai, verag,
Om seén te spreek waar hande slaan; Geen vloek het Hy geuiter in mag;
Die hou te sien, die pyn te dra, Geen klag het oor Sy lippe gegly,
En tog met liefde te antwoord, ja. Geen woord van wraak was daarby.
Dié gees is nie aan stof gegee; Selfs toe die dood se smart Hom diep
Slegs Eén het dit volmaaklik mee. deurdring,
Hy het van hoér woning gekom, Het Hy vir sy moordenaars gebid — en
Uit hemelse lig na aardse dom. gesterf met 'n seéning.”

— Edmiston.

59



Wanneer beproewinge ontstaan wat onverklaarbaar lyk, moet ons nie
toelaat dat ons vrede bederf word nie. Hoe onregverdig ons ook al
behandel mag word, laat passie nie ontstaan nie. Deur 'n gees van
vergelding te handhaaf, benadeel ons onsself. Ons vernietig ons eie
vertroue in God en bedroef die Heilige Gees. (COL 171-172)

Die Krag van Vriendelikheid—Ons mag dalk eers tydens die
oordeel weet wat die invloed van 'n vriendelike, bedagsame
handelswyse teenoor die inkonsekwente, die onredelike en
onwaardige is.

As jy hulle na verloop van beledigings en onreg van hulle
kant, behandel soos jy 'n onskuldige persoon sou behandel, jy selfs
moeite doen om hulle spesiale dade van vriendelikheid te bewys, dan
het jy soos 'n Christen opgetree, en hulle word verbaas en skaam en
sien hul handelswyse en gemeenheid duideliker as wanneer jy hul
verergde dade duidelik sou stel om hulle te bestraf.

As jy hulle verkeerde handelswyse voor hulle gelé het, sou
hulle hulself in koppigheid en verset opgestel het; maar deur hulle
met teerheid en bedagsaamheid te behandel, sien hulle hul eie
handelswyse dieper gekontrasteer met joune. Dan het jy die staf in
jou eie hande. Dan is jy die oorwinnaar, en wanneer jy sorg vir hulle
siele toon, weet hulle dat jy nie skynheilig is nie, maar dat jy elke
woord bedoel wat jy sé.

Ek is getoon dat 'n paar woorde wat haastig gespreek word,
met uitdaging, en wat net na 'n klein dingetjie gelyk het — net wat
hulle verdien het — dikwels die toue van invloed deursny wat die siel
aan jou siel moes bind. Die blote idee dat hulle in duisternis verkeer,
onder die versoeking van Satan en verblind is deur sy betowerende
krag, behoort jou diep simpatie vir hulle te laat voel — dieselfde wat
Jy sou voel vir 'n siek pasiént wat ly, maar as gevolg van sy siekte
nie bewus is van sy gevaar nie.—Brief 20, 1892 (Oktober 17, 1892
aan J. H. Kellogg). ChL 7.1-7.4



