
1 
 

  



2 
 

Weerstaan nie ‘n slegte mens nie:  

Praktiese voorbeelde uit Adin Ballou se boek Christian Non-Resistance 

 

Laai die hele boek hier af: 

http://www.nonresistance.org/docs_pdf/Christian_Nonresistance.pdf 

 

Julle het gehoor dat daar gesê is: Oog vir oog en tand vir tand. Maar Ek 

sê vir julle dat julle 'n slegte mens nie moet weerstaan nie; maar as 

iemand jou op jou regterwang slaan, draai ook die ander een na hom toe. 

(Matt 5:38-39) 

 

In die moderne era, wanneer ons aan geweldlose weerstand dink, kom twee 

name by my op – Martin Luther King en Mahatma Gandhi. King is deur Gandhi 

beïnvloed, en Gandhi is op sy beurt beïnvloed deur die skrywer Leo Tolstoy, een 

van die beroemdste Russe wat ooit geleef het. Tolstoy se romans Anna Karenina 

en War and Peace word dikwels as twee van die grootste romans wat nog ooit 

geskryf is, beskou.  

Teen die einde van sy lewe het Tolstoy oortuig geraak van die leringe van 

Jesus Christus, veral om “jou vyand lief te hê” en “nie ‘n slegte mens te 

weerstaan nie.” Hy het 'n massiewe anti-oorlogboek geskryf met die titel The 

Kingdom of God is Within You, wat Gandhi beïnvloed het. Hulle het 'n 

korrespondensie gehad wat gepubliseer is met die titel Letters to a Hindu. Dit was 

hierdie morele geweldlose aspek van die Christendom wat Gandhi waardeer en 

bewonder het.  

Tolstoy het in die moeilikheid beland met die Russiese owerhede omdat hy 

voorgestaan het dat Christene nie by die weermag moes aansluit nie; dit het die 

Tsaar ontstel omdat hy Christelike soldate in sy weermag nodig gehad het. Hy het 

skerp kritiek gepubliseer oor hoe die gevestigde kerke saam met regerings gewerk 

het om 'n teologie te verkondig wat oorlog en geweld deur gelowiges regverdig. 

Hy het verklaar dat die Christendom as gevolg hiervan geval het, en dat hierdie 

morele verval in die Kerk tot 'n ramp sou lei. Hy het daardie boek in 1894 

geskryf, en 20 jaar later sou die Eerste Wêreldoorlog begin, die bloedigste oorlog 

wat ooit in die geskiedenis van die wêreld plaasgevind het tot op daardie stadium. 

Gandhi sou met afkeer en hartseer toekyk hoe 'n hele generasie Europeërs in 

daardie oorlog sterf. Hy was ook seergemaak deur sy ervarings gedurende sy 

kinderjare in Suid-Afrika en Indië onder Britse koloniale bewind. Dit sou hom 

daartoe lei om hierdie beroemde woorde oor die Christendom te sê: “Ek hou van 

julle Christus; ek hou nie van julle Christene nie. Julle Christene is so anders as 

julle Christus.”  

http://www.nonresistance.org/docs_pdf/Christian_Nonresistance.pdf
http://www.nonresistance.org/docs_pdf/Christian_Nonresistance.pdf


3 
 

Toe Tolstoy gevra is wie hy as die grootste Amerikaanse skrywer beskou, het 

hy geantwoord: “Adin Ballou.” En in sy boek teen oorlog het Tolstoy 'n 

uitgebreide afdeling wat die goeie werk wat Ballou voor hom gedoen het, vereer, 

omdat hy deur Ballou beïnvloed is. Maar wie was Adin Ballou? 

Gedurende die vroeë 1800's het die Verenigde State van Amerika 'n groot 

Christelike herlewing beleef, genaamd die 2de Groot Ontwaking. Daar was baie 

nuwe bewegings, sowel as groot spronge vorentoe in Bybelkennis. Adin Ballou 

het in daardie tye opgestaan; en was 'n leier in die Abolitionistiese beweging om 

die slawe vry te stel. Baie Amerikaners het gehoor van William Lloyd Garrison, 

'n ware baanbreker in die vrystelling van die slawe, en Garrison sou een van die 

eerste artikels van Christelike geweldloosheid skryf. Maar dit sou Ballou wees 

wat werklik sistematies die beginsels deurgevolg het. Toe die Burgeroorlog 

tussen 1861-1865 in die VSA plaasgevind het, het baie pasifiste hul oortuigings 

prysgegee omdat hulle dit nodig gevind het om die oorlog te wen. Maar nie 

Ballou nie.  

Een werk van Ballou leef voort, en in tye van krisis, wanneer daar 'n oproep 

is om oorlog, veiligheid, selfverdediging en wraak, word hierdie boek weer 

uitgegee as 'n monument vir 'n ander manier om Christelike moraliteit te verstaan. 

Die naam van daardie boek is Christian Non-Resistance (in all its important 

bearings). Dit is die eerste keer in 1846 gepubliseer, en sou in 1910 heruitgegee 

word, en toe weer in 1970, en weereens in ons era. 

In hierdie verstommende boek lê Ballou uiteen wat hy dink dit beteken om 

“die slegte mense nie te weerstaan nie”, en die boek begin met 'n Bybelse 

argument vir wat dit beteken en waarom baie Christene teen geweldloosheid is. 

Maar vir my is al die praktiese voorbeelde, getuienisse van mense wat dit in die 

praktyk toepas, werklik die mees waardevol in sy boek. Dit is wat ek in hierdie 

boekie wil insluit, en dan aan die einde sal ek 'n paar gedagtes oor die 

oorkoepelende beginsel byvoeg. Maar voordat ons begin, laat ons hoor wat Adin 

oor 'n universele wet sê: “Soort verwek sy soort.” Ek het ook 'n opsomming van 

die voorbeelde wat daarop volg, hieronder ingesluit, in die styl van die boeke van 

die 1800's, geneem soos dit in Ballou se boek geskryf is: 

 

‘n Wet van universele aard, soort verwek sy soort – Algemene 

illustrasies in die alledaagse lewe – Spesiale illustrasies: 1. Onderdrukte 

trots en minagting, 2. Die man wie se humeur gebreek is, 3. Die swart 

vrou en die matroos, 4. Die hooimakers, 5. Die twee studente, 6. Twee 

bure en die kraalmis, 7. Die beslaglegging van die perd, 8. Twee bure en 

die henne, 9. Henry en Albert, 10. Die onderdrukte hoedemaker, 11. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Second_Great_Awakening


4 
 

Die rewolusionêre soldaat, 12. Oud-president Jefferson en die kuiper se 

winkel, 13. William Ladd en sy buurman Pulsifer – Gevolgtrekking. 

 

'n Wet van Universele Natuur – Soort verwek sy soort 
 

Ek sal nou nog 'n natuurwet voorstel – 'n wet van universele natuur – 

wat natuurlik ook mense insluit in sy toepassing. Dit is dat soort hul soort 

moet voortbring – fisies, verstandelik, moreel en geestelik. Is nie-weerstand 

teenstrydig met hierdie natuurwet? Verwek dit sy soort, of verwek dit 

weerstand? Dit is 'n praktiese vraag, en sal die geskil besleg. Óf die ware 

gees van nie-weerstand verwek 'n ooreenstemmende gees, óf dit verwek 'n 

gewelddadige en veglustige gees. Watter ene is dit? Óf die praktyk van nie-

weerstand is geneig om die woede van die aanvallende party te ontwapen 

en te versag, óf om hom aan te moedig, op te wek en te bevestig in sy 

aanval. Watter ene is dit? Indien laasgenoemde, is dit teenstrydig met 

daardie natuurwet wat die generering van soort deur soort noodsaak. Indien 

eersgenoemde, harmoniseer dit met daardie wet. En as dit waar is, is dit die 

einste leerstelling wat nodig is om die wêreld met vrede te vul. Dit is dan die 

moeite werd om die waarheid oor hierdie punt vas te stel. Laat ek begin 

deur te vra of die einste skade wat ek probeer eenkant stoot, nie deur skade 

veroorsaak word nie? Waarom berokken die aangerande persoon skade aan 

die oortreder? “Om homself te verdedig,” sal gesê word. Maar waarom 

homself verdedig deur die ander party skade aan te doen? “Omdat dit, en 

slegs dit, die voorwerp sal beïnvloed.” Hoe weet ons dit? Wat plaas dit in die 

hart of die kop van die aangevalde party om skade met skade af te weer? Dit 

is soos om sy gelyke te verwek; letsel wat letsel suggereer, aanspoor en 

veroorsaak.  

Geen beter manier word gedink of verlang as lewe vir ‘n lewe, oog vir 

‘n oog, tand vir ‘n tand, hou vir ‘n hou, geweld vir geweld, skade vir skade 

nie. “Ek sal aan hom doen soos hy aan my gedoen het. Dit is goed genoeg vir 

hom. Hy sal in sy eie munt betaal word. Hy sal beter geleer word volgens sy 

eie handeling.” Dit is die gevoel en taal van die Weerstandbieder. Hier is 'n 

bewys dat die geneigdheid om onreg te doen, 'n geneigdheid om onreg te 

doen voortbring, en die daad van onreg aandoen veroorsaak 'n 

teenbeweging om onreg terug te doen. Wat sal dan die daaropvolgende 

effek wees? As 'n man my gewelddadig slaan, en ek die hou met gelyke of 

groter geweld teruggee, sal my hou nie 'n derde eis nie, ensovoorts, totdat 



5 
 

die swakker party “Hou op!” roep? Dit is die wet van die natuur. Pleit die 

teenstander dat die aggressor, wat erg afgestoot word en weet dat hy 

verkeerd is, sal terugtrek en leer om beleefd te wees? Dit sal afhang van 

watter van die partye die hardste kan slaan en die ergste kan beseer. As die 

aggressor die sterker party is, sal hy net harder veg totdat sy antagonis 

onderwerp word. As hy egter die swakker party is, sal hy uit noodsaak en nie 

uit beginsel nie, swig – sy magtelose wraak is in sy hart, om daar te sweer 

tot 'n beter geleentheid. As geregtigheid of gewete enigiets te doen het om 

hom te beperk, sou dit baie kragtiger op sy siel inwerk as die benadeelde 

party sou weier om hoegenaamd terug te slaan. Dus draai die argument in 

hierdie geval geheel en al ten gunste van my leerstelling.  

 

Eers gee Ballou voorbeelde van meer algemene sake; later kom hy by meer 

dramatiese voorbeelde. Maar hierdie algemene voorbeelde is ook 

diepgaande, want oor die algemeen bevind ons onsself meer dikwels in 

hierdie tipe omstandighede as in die meer dramatiese omstandighede. “Hy 

wat getrou is in die minste, is ook in die grote getrou; en hy wat 

onregverdig is in die minste, is ook in die grote onregverdig.” Lukas 16:10 

 

 

Algemene illustrasies in die alledaagse lewe 
 

Kom ons kyk nou na die alledaagse sake van die lewe, te midde van tonele 

wat bekend is aan ons almal se algemene ervaring en waarneming. Ons sien 

een man met baie groot strydlustigheid en swak teenwerkende 

geneigdhede. As hierdie man iemand van dieselfde aard ontmoet, sal hy 

byna seker baklei, stry, of ten minste gewelddadig raak. Hy word aangevuur 

en skei in alle rigtings 'n soort psigiese oorlogvloeistof af. Skaars kom hy in 

aanraking met iemand soos hyself, of hulle steek mekaar wedersyds aan. Hy 

dra twis, debat en geweld saam met hom oral waar hy gaan. Selfs baie, wat 

gewoonlik beskaafd en vreedsaam is, word dan tot 'n geveg met hom 

uitgelok. Hy magnetiseer, tot 'n sekere mate, elke vatbare wese met wie hy 

in aanraking kom. As hy vreedsaam met enigeen kan saamleef, is dit slegs 

diegene wat uit natuurlike geneigdheid, of morele beginsel, nie weerstand 

bied teen hom nie. Diesulkes sal hy ongemaklik maak; maar deur hom te 

verdra deur 'n mate van mishandeling met geduld te verduur, kan hulle hom 



6 
 

relatief ordentlik hou en hul lewens naby hom deurbring sonder enige 

ernstige insidente.  

Wie het nog nie sulke persone teëgekom nie? En wie weet nie dat 

sulkes nooit deur geweld en skadelike weerstand genees kan word nie? 

Hulle kan oor en oor geslaan en halfdood gekneus word, sonder enige ander 

gevolg as om hulle twee keer meer ‘n kind van toorn te maak as voorheen. 

Hierdie soort boosheid word nie uitgedryf nie, behalwe deur gebed, vas en 

onthouding van geweld.  

Hier is nog 'n man met 'n oorweldigende goeie beeld van homself. Hy 

is trots, hoogmoedig, minagtend en oorheersend in al sy weë. Wat gebeur 

wanneer twee van hierdie tipe mekaar ontmoet? Is daar nie 'n wederkerige 

ontsteking van die prikkelbare organe nie? Sal hulle nie mekaar trotseer en 

mekaar wedersyds afstoot nie? Elkeen sal die ander van dieselfde fout 

beskuldig en sulke hoogmoed as ondraaglik veroordeel, sonder om ooit te 

vermoed dat dit 'n weerspieëling van sy eie gesig in die ander s’n is wat so 

afskuwelik lyk. 

Gestel een van hierdie karakters beweeg tussen ander persone wat 

gewoonlik nederig en beskeie is. Laat hy hulle met merkbare nalatigheid, 

minagting of onverskilligheid behandel; en wat sal die effek wees? Hul 

matige selfbeeld sal opgewek word. Hul skouers sal regop trek. Hul koppe 

sal agteroor buig, en hulle sal begin mompel: “Hy stel homself bo gewone 

mense; maar hy sal agterkom dat ander ook iets beteken, net soos hyself. 

Ons moenie dat hy op ons neersien deur sy minagting nie.” Waarvandaan 

hierdie skielike styging in selfbeeld in hul gedagtes? Dit is verwek, of ten 

minste opgewek, deur die oorlaaide battery van die magnetiseerder. Soort 

produseer sy soort.  

Draai die saak om. Stel voor jou 'n persoon met baie talente, rykdom 

of groot persoonlike invloed. Hierdie karakter dwing natuurlik groot respek 

af; maar hy is nederig, beskeie en respekteer almal om hom – die armes 

sowel as die rykes, die ongeleerde sowel as die geleerde, en persone in die 

laer vlakke van die lewe sowel as diegene in die hoër stand. Hoe word hy 

deur die meerderheid van die mensdom geag? “Hy is nie trots nie,” sê een. 

“Hy stel homself nie bo ander nie,” sê 'n ander. “Ek hou altyd daarvan om 

hom te groet en met hom te gesels,” sê 'n ander, “want hy is so vriendelik, 

beskeie en goed teenoor almal.” Selfs die afgunstiges en klaendes is half 

ontwapen wanneer hulle met so 'n persoon in aanraking kom. Soort verwek 

sy soort, soos voorheen.  



7 
 

 

Kom ons kyk na 'n man wat altyd op soek is na meer besittings. Hy 

moet altyd die beste kant van 'n ooreenkoms hê. Hy moet iets van almal 

met wie hy sake doen, afstroop en is seker om die halfsent te kry wanneer 

hy kleingeld aftel. Hy is nooit tevrede nie, behalwe wanneer hy sy eie nes 

kan opkikker. Tog kla niemand meer oor suinige mense as hy nie. Hy 

ontmoet selde iemand wat na sy mening heeltemal bereid is om aan ander 

te doen soos aan hom gedoen moet word. Wat is die moeilikheid? Hierdie 

man se selfsug magnetiseer diegene met wie hy sake doen. Sy suinigheid 

prikkel hulle s'n en hulle staan op vir wat hul eie is. Hulle gaan nie deur hom 

bedrieg word nie. Hulle is vasbeslote om nie sy roofsugtige gierigheid te 

bevredig nie. Hulle maak 'n punt daarvan om hom nie toe te laat om hulle te 

bedrieg, hul eiendom in 'n ooreenkoms te steel of dit met woekerery af te 

pers nie. Hulle word selfs hardnekkig oor die halfsent wanneer hulle met 

hom skik. En baie, wat andersins hulle nie sou steur aan 'n kleinigheid nie, 

maak 'n punt daarvan om hom nie die minste voordeel te gee nie. “Wees 

versigtig vir hierdie ou bloedsuier,” sê hulle. Die halfsent is niks, maar hy sal 

dit nie kry nie. Soort bring sy soort voort, vandaar konflik en weerstand.  

Draai die karakter om. Veronderstel 'n vrygewige, heelhartige man, 

altyd gereed om op groot maat te gee, altyd nougeset om nie meer as sy eie 

te eis nie, en altyd seker om die kleinigheid in sy buurman se weegskaal te 

gooi, eerder as om selfs kleinighede in sy eie guns te laat tel. Hoeveel van 

dieselfde tipe persone, wat waargeneem word as skerpsinnig en wat oorhel 

na ‘n suinige handelaar, verslap hul waaksaamheid, word onverskillig oor 

klein sake, en dring selfs daarop aan dat hulle nie altyd die halwe sent van 'n 

man sal neem wat so gewillig is om dit te gee nie. Is dit nie die natuur in die 

alledaagse lewe nie?  

Dit is nie so met 'n skelm en 'n kwaadprater nie. Hy val 'n man aan met 

harde woorde, beledigende byname en skellende uitdrukkings. Tensy die 

man besonder op sy hoede is, of van nature 'n baie sagmoedige geaardheid 

het, of 'n beginselvaste, nie-weerstandbiedende persoon is, sal hy opgeklits 

raak, en tien teen een ‘n stel verskriklike woorde teruggee soortgelyk aan 

wat hy ontvang het. Sy tande is geslyp en sy tong word deur vuur uit die hel 

aangesteek. Hy raas, beledig, vloek en vervloek ook. Maar laat die ware 

Christen hierdie storm van giftige woorde ontvang, en hulle tref sy skild van 

selfbeheersing, net om vir 'n oomblik soos haelstene op die oppervlak te 

rammel, en dan skadeloos aan sy voete te val. 'n Tweede en 'n derde aanval 



8 
 

word geloods, maar hy bly steeds kalm. Die aanvaller is half ontsteld, 

heeltemal verward, en skaam hom gou oor homself. Hy verlaat die 

gevegsveld of luister na rede, en is miskien gedwing om om verskoning te 

vra vir sy onbeskoftheid. In elk geval onthou hy altyd sy mishandeling van 'n 

kalm, goedhartige, ferm man, met die gevoel van skaamte en vernedering. 

En as elke man wat 'n plek in die beter range van die samelewing beklee, 

hom op dieselfde manier sou behandel, sou hy uiteindelik heeltemal genees 

word van sy tong se slegte humeur. Dit is so waar:  “'n Sagte antwoord keer 

die grimmigheid af, maar 'n slegte woord wek die toorn op.” 

 

Hierdie bekende werkinge van hierdie natuurwet behoort die mees 

onwillige oë oop te maak vir die feit dat nie-weerstand, in plaas daarvan om 

teenstrydig met die natuur te wees, streng daarmee ooreenstem. En as dit 

die doel van goeie mense is om geweld, wreedheid, moord en al die groot 

misdade wat die geluk van die mensdom vernietig, uit die weg te ruim, 

behoort hulle te weet dat dit nooit gedoen kan word deur kwaad vir kwaad 

te vergeld nie. Soortgelyke dinge moet dieselfde voortbring, en tensy ons 

die skade van kwaaddoeners teenstaan met 'n ingesteldheid en behandeling 

wat presies die teenoorgestelde van hulle s'n is, sal ons slegs hul bose harte 

aanhits, bevestig en aanvul tot al hoe erger gedrag. Ons sal slegs die einste 

euwels wat ons so kragtig weerstaan, menigvuldiglik reproduseer. Alhoewel 

die skade wat ons hulle aandoen slegs in weerstand teen aggressie aangerig 

word, volg hulle steeds dieselfde wet. Hulle produseer hul eie soort. Hulle 

teel 'n nuwe kroos van skade. As dit nie streng gesproke in elke individuele 

geval waar is nie, is dit waar in die groot geheel. Die effek, direk of indirek, 

vroeër of later, sal voortgebring word.  

 

Spesiale Illustrasies – Feite Uit Die Werklike Lewe 
 

Ek gaan nou voort om 'n reeks feite uit die werklike lewe aan te bied, 

wat die waarhede waarvoor ek staan, illustreer en my argumente bevestig.  

 

Onderdrukte Trots en Minagting 
 

'n Dame, in een van die naburige dorpe aan dié waarin die skrywer 

woon, het 'n saggeaarde jongman herhaaldelik met merkbare minagting en 



9 
 

onvriendelikheid behandel. Nie een van hulle het in die hoër kringe van die 

samelewing beweeg nie, maar die dame het sonder oorsaak talle 

geleenthede gebruik om verwytende dinge aan die jongman te sê asof hy 

benede haar was en nie geskik was om oor die algemene met respek 

behandel te word nie. Hierdie dame het die ongeluk oorgekom om 'n 

aansienlike verlies te ly in die verlies aan 'n waardevolle ding, veroorsaak 

deur die weghardloop van 'n los perd. Sy het die perd en voertuig geleen en 

moes die skade vergoed. Dit was 'n ernstige las op haar geldelike bronne, en 

sy was baie ontsteld oor haar slegte lot. Die jongman, wat 'n vriendelike en 

vrygewige geaardheid gehad het en vasbeslote was om goed vir kwaad te 

vergeld, het onmiddellik begin om geld in te samel ter wille van haar verlies. 

Hy het self vrygewig bygedra en ander aktief gevra, en het gou 'n ruim 

bedrag bymekaar gemaak, en voordat sy van sy aksies bewus geword het, 

het hy voor haar verskyn en sy insameling beskeie tot haar beskikking gestel. 

Sy was stomgeslaan. Hy het haar verlaat sonder om vir dank of lof te wag. Sy 

was heeltemal oorweldig, het soos 'n kind gehuil en verklaar dat sy nooit 

weer skuldig sou wees aan minagting, verwyte of onvriendelikheid teenoor 

hom of enige ander medemens nie. Was daar enigiets in dit alles wat 

teenstrydig is met die natuur?  

 

Die Man Wie se Humeur Getem is 
 

'n Man wie ek geken het, toe hy van my opmerkings oor hierdie 

onderwerp hoor, het erken dat hy uit ondervinding weet dat die leerstelling 

korrek is.  Alhoewel hy self nog nooit in sy lewe nie-weerstand uit beginsel 

beoefen het nie, het hy dit per geleentheid impulsief met verstommende 

sukses beoefen. Hy is grootgemaak deur 'n kinderlose oom van hom, wat 

bekend was vir sy hewige woedebuie wanneer hy kwaad geword het, en vir 

die wreedheid waarmee hy sy beeste en die seuns wat hy grootgemaak het, 

geslaan het wanneer hulle sy woede uitgelok het. Hy kon maar min van 

enige seun of dier verduur, en was daarom 'n gereelde en tierende 

slawedrywer tot verby sy middeljare.  

Die verteller het gesê dat hy amper 'n volwasse man was toe die twee 

by 'n sekere geleentheid in die winter met ‘n span osse die bos ingegaan het 

om brandhout huis toe te bring. Uiteindelik, toe hulle langs 'n onbekende 

pad op pad uit die bos uit was, het die slee 'n hindernis getref wat onder die 

sneeu versteek was, en die span osse was heeltemal vas. Die oom, 



10 
 

geïrriteerd deur hierdie onderbreking, het na sy neef, wat die sweep 

vasgehou het, geskree om aan te hou ry en die beeste aan te jaag. Hy het 

geskree en die sweep gebruik op die osse, maar tevergeefs, die slee het 

vasgesit. “My oom het in 'n uiters hewige woedebui ontplof,” het hy gesê, 

“en 'n knuppel van die vrag af gegryp en woedend op my afgekom met die 

allerverskriklikste dreigemente, asof ek die outeur van die hele onheil is.”  

Ek was heeltemal onskuldig, en vir ‘n oomblik vasbeslote dat ek my 

oom se woede nie verder sou weerstaan nie, en dat ek my sweep sou verruil 

vir sy knuppel wat amper so groot soos 'n gewone slee-stok was. Toe hy op 

my afstorm, met die wapen omhoog gelig, het ek dit stewig met een hand 

vasgegryp, en my karsweep met die ander hand uitgesteek en gesê: “Hier, 

Oom, jy moet my nie met so iets slaan nie – vat die sweep.” Hy het 

onmiddellik die houtstok laat val, die karsweep gegryp en my woes oor die 

kop, skouers en rug geslaan. Hy het my toe die sweep aangebied en met 

streng heftigheid uitgeroep: “Ry nou daardie span osse huis toe!” Ek het 

kalm maar ferm geantwoord: “Nee, ek het my bes gedoen en sal nie weer 

probeer nie; ry dit self, Oom.” Hierop het hy die arme osse hewig aangeval, 

geskree, gegil en hulle net so genadeloos geslaan as wat hy met my gedoen 

het, totdat hy van uitputting gaan sit het. 

Hy het vir 'n oomblik gerus en 'n bietjie tot sy sinne gekom. Hy het 

begin soek na die hindernis, en gou gevind dat 'n groterige jong boompie 

oor die pad geval het en stewig in die daaropvolgende sneeu vasgesak het. 

Nadat hy dit vasgestel het, het hy my beveel om die stam af te kap sodat dit 

verwyder kon word. Ek het begin, my rug en skouers het erg gebrand van 

die onverdiende slae. Toe ek halfpad klaar was, het ek na my oom opgekyk 

en gesê: “Oom, voel jy al beter na die wrede pak slae wat jy my gegee het?” 

Hy het bleek en skuldig gelyk, en sonder 'n woord om vir ‘n antwoord te 

wag, het ek huis toe gegaan. Ek het die vrag losgemaak en sonder verdere 

moeite die span na hul bestemming gery.  

Van toe af, Meneer, het my oom nooit weer met sy ou woede-

uitbarstings losgebars nie; hy het my nooit geslaan, uitgeskel of mishandel 

nie; hy het nooit sy beeste mishandel nie; en, heeltemal tot die 

teenoorgestelde uiterste gegaan. Hy het homself verskeie kere amper laat 

ore aansit deur 'n ondeunde seun wat hy moes grootmaak, sonder om 'n 

hou toe te dien of selfs enige woede uit te druk. Ek het 'n paar jaar by hom 

aangebly, en toe ek sien dat hy, soos ek gedink het, te laks geword het om 

die pasgenoemde seun tereg te wys, het ek hom eendag gevra wat sy 



11 
 

gedrag so heeltemal verander het. Hy het my met 'n melancholiese 

uitdrukking in die gesig aangekyk. Hy het gesê: “Onthou jy die wrede pak 

slae wat ek jou gegee het toe daardie vrag hout in die sneeu vasgesit het?” 

“Ja?” het ek geantwoord. “Dit het my humeur getem,” het hy gesê. “Ek het 

nog nooit sulke gevoelens gehad nie. Ek was nog nooit weer dieselfde man 

sedertdien nie. Ek het toe plegtig belowe om nooit weer 'n wrede hou op 

mens of dier toe te dien solank ek nog leef nie. En ek het sedertdien skaars 

'n geneigdheid gevoel om dit te doen.” Groot trane het oor sy wange gerol, 

en hy het in stilte weggedraai.  

“Ek het al baie keer daaraan gedink sedert my oom graf toe is. Dit 

oortuig my dat jou leerstelling die waarheid is.” Hoe beïndruk dit my leser? 

Dui dit aan dat nie-weerstand strydig met of in ooreenstemming met die 

natuurwette is?  

 

Die swart vrou en die matroos 
 

'n Eerbare ou swart vrou in die stad New York het eendag straatlangs 

geloop om iets op te tel by 'n winkel daar naby, met haar tabakpyp in haar 

mond, terwyl sy stilweg rook. 'n Joviale matroos, effens ondeund deur die 

gebruik van drank, het die straat afgekom en, toe hy naby ons goeie Phyllis 

kom, haar ondeund opsy gedruk en met 'n handbeweging haar pyp uit haar 

mond geslaan. Hy het daarna toegekyk om haar oor sy truuk te hoor kla en 

'n grap ten koste van haar te geniet. Maar hy was stom van verbasing toe sy 

sagkens die stukke van haar gebreekte pyp optel, sonder die minste wrok in 

haar optrede, en hom 'n waardige blik van gemengde hartseer, 

vriendelikheid en jammerte gee, en sê: “Mag God jou vergewe, my seun, 

soos ek jou vergewe.” Dit het 'n teer snaar in die hart van die kru matroos 

geraak. Hy was oorstelp van skaamte, veroordeeling en berou. Die trane het 

in sy oë begin opdam; hy moes dinge regstel. Hy het sy fout van harte bely, 

en albei hande in sy twee sakke vol kleingeld gesteek, die inhoud op haar 

afgedwing en uitgeroep: “Mag God jou seën, liewe moeder, ek sal dit nooit 

weer doen nie.”  

 

Die Hooimakers 
 

Twee bure was besig om hooi op te tel van twee aangrensende 



12 
 

vleilande. Een het per ongeluk sy span osse en vrag laat vassit in ‘n 

modderpoel, sodat hy die ander een se hulp nodig gehad het. Hy het sy 

buurman gevra om te help met sy osse en sy manne. Maar sy buurman was 

onbeskof en het hom net verwyt oor sy onverstandige bestuur en hom 

beveel om homself te help, op sy eie tyd. Met aansienlike moeite het hy sy 

vrag uit die modder gehaal en sy werk voortgesit. 'n Dag of twee later het sy 

onbeskofte buurman 'n soortgelyke ongeluk oorgekom, waarop die ander, 

sonder om op 'n versoek te wag, vrywillig sy osse aangebied het en die 

nodige hulp verleen het. Die onbeskofte man het skaam gevoel. Sy boosheid 

is oorkom deur sy buurman se goedhartigheid, en hy het hom daarna nooit 

weer 'n guns geweier nie.  

 

Die Twee Studente 
 

Twee studente van een van ons universiteite het 'n effense 

misverstand gehad. Een van hulle was 'n warmbloedige Suidlander van die 

suide van Amerika (‘n “Southerner”). Hy het beledig gevoel en begin om 

regstellende aksie te eis volgens Suidelike begrippe van eer. Hy is met 

Christelike fermheid en sagmoedigheid hanteer. Die ander een het kalm aan 

sy medestudent, wat oorreageer het, gesê dat hy in elk geval slegs 

Christelike regstelling kon gee; dat hy nie bewus was daarvan dat hy hom óf 

beledig óf wou beledig nie, en dat, indien hy oortuig kon word dat hy hom 

enigsins te na gekom het, hy bereid was om ruim vergoeding te maak. Die 

Suidlander het vir 'n paar oomblikke oorgekook met ridderlike 

verontwaardiging, 'n stortvloed van verwytende woorde afgevuur en 

gedreig om sy lafhartige onbeskoftheid te bestraf. Maar niks kon die ander 

van stryk bring nie. Sonder die geringste teken van vrees of onderdanigheid 

het hy sy teenstander se geweld met ware heldedom tegemoetgegaan, 

verklaar dat hulle tot dusver vriende was en dat hy van plan was om sy 

vriendelike houding te handhaaf, hoe hy ook al behandel sou word, en die 

bedreiger laat besef hoe onwaardig sy huidige humeur, taal en gedrag was, 

ook teenoor homself.  

Sy goeie maniere, voorkoms, woorde en toon het die regte reaksie 

gebring. Die blos van woede het verander in 'n blos van skaamte en berou. 

Die Suidlander het met eerlike onderworpenheid vorentoe getree, sy hand 

bewerig uitgesteek en uitgesê: “Ek het soos 'n dwaas gepraat en opgetree; 

sal jy my vergewe?” “Met my hele hart,” was die hartlike antwoord. 



13 
 

Onmiddellik het hulle mekaar omhels; versoening was volkome; en hulle 

was vir altyd hegte vriende. Die kern van hierdie anekdote is gegee deur 'n 

waardige predikant van Baptiste-oortuiging, na een van my lesings oor nie-

weerstand; en ek dink hy het homself as 'n getuie van die toneel voorgestel.  

 

Twee Bure en die Kraalmis 
 

Twee van my voormalige bure het 'n effense twis gehad oor 'n paar 

vragte kraalmis. Een van hulle was die ander se huurder. Die verhuurder het 

uitdruklik ooreengekom om al die mis van die stal te reserveer, en het dit 

aan die huurder beskikbaar gestel in ruil vir sekere voorregte en gunste. 

Maar aangesien die huurder 'n aansienlike hoeveelheid hooi van buite 

aangekoop en verbruik het, het hy 'n gedeelte van die mis geëis. Hy het 

voorgestel om die saak aan die arbitrasie van sekere waardige bure oor te 

laat. Die ander een het alle verwysing na 'n derde party van die hand gewys 

en beweer dat hulle albei weet wat reg is, en hul probleme onder mekaar 

behoort te besleg. Maar op ‘n dag het die huurder daarin geslaag om 'n paar 

vreedsame bure byderhand te hê, en in hul teenwoordigheid het hy met 

erns sy voorstel hernu om die saak aan hul beslissing oor te laat. Die ander 

een, gegrief deur sy volharding, het dadelik geantwoord: “Ek het niks om 

weg te steek nie; ek het probeer om te doen soos ooreengekom is, en om 

jou te behandel soos ek behandel wil word. God die Almagtige het iets in 

ons almal se binneste geplant wat vir ons sê wat reg en verkeerd is; as jy 

dink dit is reg om daardie mis weg te dra, doen dit dan; en ek belowe aan 

myself om jou nooit weer met selfs 'n vraag oor die saak te pla nie.”  

Dit was doeltreffend. Die huurder het sy fout besef; alles was stil; die 

eis is uitgegooi deur die hof van die gewete; en nie-weerstand se 

beslissende vriendelikheid het alle twis opgelos. Dit is aan my vertel deur 

een van die vriende wat as regter en beslisser in die saak gekies is. Sy 

buitegewone opmerking was: “Dit was een van die beste preke wat ek nog 

ooit gehoor het.” 

Die beslaglegging van die perd 
 

“’n Man het een middag in groot woede sy buurman genader en gesê: 

‘Meneer! Ek het vanoggend jou perd los in die pad gevind en hom in die skut 

gesit waar hy steeds is. As jy hom wil hê, gaan betaal die fooie en vat hom 



14 
 

huistoe. En ek gee jou nou kennis dat so gereeld as ek hom los in die 

hoofweg vind, sal ek hom op jou koste na die skut neem.’ ‘En ek,’ het die 

buurman geantwoord, ‘toe ek vanoggend by my venster uitkyk, het ek jou 

koeie in my mielieland gesien. Ek het hulle almal uitgedryf en hulle in jou 

weiveld gebring. Ek gee jou nou kennis dat so gereeld as ek hulle in my 

mielieland vind, ek dit weer sal doen.’ Die eerste het nederig homself met sy 

buurman versoen, na die skut gegaan, die fooie betaal en sy buurman se 

perd aan hom terugbesorg met ’n eerlike verskoning vir sy slegte gedrag.” – 

Anoniem.  

 

Twee Bure en die Henne 
 

'n Man in New Jersey het vir Henry C. Wright die volgende storie 

vertel oor homself en een van sy bure. “Ek het eens 'n groot klomp henne 

besit; hulle was gewoonlik toegemaak. Maar een lente het ek besluit om 

hulle in my erf te laat rondhardloop, nadat ek hulle vlerke geknip het sodat 

hulle nie kon vlieg nie. Eendag, toe ek by die huis kom vir aandete, het ek 

uitgevind dat een van my bure daar was, woedend, om my te laat weet dat 

my henne in sy tuin was, en dat hy verskeie van hulle doodgemaak en in my 

erf gegooi het. Ek was sommer woedend omdat hy my pragtige henne 

doodgemaak het wat vir my so baie werd was. Ek het dadelik besluit om 

wraak te neem, hom te dagvaar, of op een of ander manier vergoeding te 

eis. Ek het gaan sit en my aandete so kalm as moontlik geëet. Teen die tyd 

dat ek klaar was met my ete, was ek kalmer en het gedink dat dit dalk nie 

die beste was om met my buurman oor henne te baklei nie, om hom 

sodoende my bittere, blywende vyand te maak. Ek het besluit om 'n ander 

manier te probeer, want ek was seker dat dit beter sou wees."  

“Na aandete het ek na my buurman gegaan. Hy was in sy tuin. Ek het 

uitgegaan en hom gevind terwyl hy een van my henne met 'n knuppel 

agternagesit het en probeer het om dit dood te maak. Ek het hom geroep. 

Hy het na my gedraai, met ‘n gesig wat ontvlam van woede, en in groot 

woede uitgebars. ‘Jy het my mishandel. Ek sal al jou henne doodmaak as ek 

ek hulle in die hande kan kry. Ek is nog nooit so mishandel nie. My tuin is 

verwoes.’ ‘Ek is baie jammer daaroor,’ het ek gesê. ‘Ek wou jou nie skade 

aandoen nie, en nou sien ek dat ek 'n groot fout gemaak het deur my henne 

uit te laat. Ek vra jou om vergifnis, en is bereid om jou ses keer die skade te 

betaal.’  



15 
 

“Die man het verward gelyk. Hy het nie geweet wat om daarvan te 

dink nie. Hy het opgekyk na die lug – toe af na die aarde – en toe na die 

arme hen wat hy agternagesit het, en niks gesê nie. ‘Sê nou vir my,’ het ek 

gesê, ‘wat die skade is, en ek sal jou sesvoudig terugbetaal; en my henne sal 

jou nie weer pla nie. Ek sal dit heeltemal aan jou oorlaat om te sê wat ek 

moet betaal. Ek kan dit nie bekostig om die liefde en die goeie 

toegeneentheid van my bure te verloor en met hulle te stry nie, nie oor 

henne of oor enigiets anders nie.’ ‘Ek is 'n groot dwaas!’ het die buurman 

geantwoord. ‘Die skade is nie die moeite werd om oor te praat nie; en ek 

het meer nodig om jou te vergoed as jy vir my, en om jou om vergifnis te 

vra, as jy vir my.’” – Wright’s Kiss for a Blow.  

 

Henry en Albert 
 

“Ek skryf hoofsaaklik om julle 'n verslag te gee van die krag van liefde 

wat plaasgevind het in die gesin van 'n ou vriend van my, wat nou nie meer 

daar is nie. Behalwe ander kinders het hy twee seuns agtergelaat, Henry, 

omtrent twintig jaar oud, en Albert, omtrent sestien. Laasgenoemde het 'n 

sogenaamde slegte, onbeheerbare humeur gehad wat sy moeder baie 

probleme veroorsaak het; en sy (waarskynlik op 'n grapperige manier) het 

vir Henry gesê hy moet hom slae gee. Hy het Albert gesê; maar Albert het 

weerstand gebied, en het 'n hewige pak slae gekry. Maar dit het hom glad 

nie getem nie, en hy het gesweer dat hy nooit weer met Henry sou praat 

totdat hy oud genoeg was om wraak te neem nie. Terwyl hy steeds in die 

huis gebly het (‘n paar maande, glo ek) het hy nooit met Henry gepraat nie.  

Hierna het hy op die see gaan werk en was vier of vyf jaar weg. Maar 

Albert was 'n seun met ‘n paar baie goeie eienskappe. Hy het geld 

bymekaargemaak; en terwyl die skip op en afgelaai het by die hawens van 

die verre lande wat hy besoek het, het hy kort uitstappies na die binneland 

gemaak en sy oë en ore gebruik om sy verstand te verbeter met die inligting 

wat hy kon inwin, en het teruggekeer as 'n ongelooflik stewige, atletiese 

jongman, en blykbaar baie beter in sy optrede. Hy was openhartig en sosiaal 

met die res van die gesin, maar hy het nie 'n woord vir Henry gesê nie. 

Laasgenoemde het teen hierdie tyd 'n Metodiste-prediker geword, en Albert 

se gedrag teenoor hom het hom diep bedroef.  

Na 'n rukkie het Henry na Albert gegaan en met trane in sy oë vir hom 

gesê: “Albert, ek kan onmoontlik langer so leef. Jou stilswye kan ek nie nog 



16 
 

'n uur verduur nie. Jy sal dalk onthou jy het gesê dat wanneer jy my 

teruggeslaan het, jy weer met my sou praat; ek is nou gereed om jou straf te 

ontvang. Laat ons na die skuur gaan; ek sal my jas uittrek – ek belowe jou 

dat ek geen weerstand sal bied nie, en jy kan my so lank as wat jy wil slaan; 

en dan kan ons vriende wees. Ek sou jou nooit geslaan het as Ma dit nie 

versoek het nie. Ek is jammer dat ek dit gedoen het.” Albert se dapper, sterk 

hart kon enige hoeveelheid houe verduur sonder om ineen te krimp, maar 

Henry se liefde kon hy nie weerstaan nie. Dit het sy trotse gees onmiddellik 

afgebreek, en binne 'n oomblik was hy in trane. Hulle het mekaar dadelik 

omhels. Vir 'n rukkie was hul liefde onuitspreeklik groot, en Albert het sy 

spyt uitgespreek oor wat hy gesê het; en hulle is nou, vir al wat ek weet, 

twee liefdevolle broers, net soos enige ander in die land. En aan God, die 

God van vrede, al die eer." – Letter from Alfred Wells in the Practical 

Christian. 

 

Die Onderdrukte Hoedemaker 
 

“Sowat negentien of twintig jaar gelede, toe ek in die hoedebedryf 

was, het ek 'n man met die naam Jonas Pike van Massachusetts in diens 

geneem, wat 'n uiters uitstekende werksman was in die vervaardiging van 

hoede. Maar hy was een van daardie soort manne wat elke dan en wan ’n 

tydperk van oormatige alkoholgebruik sou hê. Daarom, as 'n natuurlike 

gevolg, was hy meestal sonder gemaklike klere. Nadat hy werk by 'n winkel 

gekry het, sou hy baie ywerig werk totdat hy twintig tot dertig en soms 

veertig dollar se klere verdien het (want hy het altyd klere nodig gehad as hy 

begin werk het); en dan sou hy op een van sy wyntreine klim en elke 

kledingstuk wat ses sent sou haal, verkoop en alles op whiskey bestee.”  

Wanneer alles weg was, en hy 'n bietjie begin afkoel het, sou hy baie 

lelik wees; soms sou hy kwaad word en skel, en daarna sou hy redelik vra en 

smeek dat ek hom moet vertrou met 'n hoed of iets anders wat hy kon 

verkoop, om sodoende meer whiskey te bekom. As ek hom geweier het, sou 

hy baie kwaad word en dreig om my te slaan, wat ek vir hom gesê het hy 

kon doen wanneer hy wou. Maar hy het gesê: “Ek sal dit nie in jou eie winkel 

doen nie; as ek jou buite kry, sal ek jou soos 'n sak slaan.”  

Nadat ek hom hierdie woorde verskeie kere hoor herhaal het, het ek 

by die deur uitgestap. Ek het toe met hom gepraat en gesê: ‘Ek is nou buite 

die winkel, jy kan my kom slaan as jy dit baie graag wil doen,’ waarop hy uit 



17 
 

die winkel gestap het, woedend na my toe gekom het, homself vir 'n bokser 

voorgedoen het, en my 'n hou op die bors gegee het, waarop ek my hand op 

my wang gesit het en dit na hom toe gehou het en gesê het: ‘Slaan nou hier, 

Jonas.’ Hy het my met verstomming en verbasing aangekyk, toe omgedraai 

en terselfdertyd gesê: ‘Jou d—r, as jy nie wil veg nie, sal ek jou met rus laat.’  

Hy het die winkel binnegegaan, gaan sit en stilgebly. Hy het nugter 

geword en aan die werk gespring, en was daarna altyd liefdevol en 

vriendelik, en baie vreedsaam met my. Ek het hom daarna verskeie kere in 

diens geneem om vir my te werk, en hy was altyd baie vreedsaam en 

behulpsaam.” – Letter from Erastus Hanchett in the Practical Christian 

 

Die Rewolusionêre Soldaat 
 

“’n Geliefde broer, nou oorlede, het my van ’n gebeurtenis in sy lewe 

vertel wat ek dink die moeite werd is om te bewaar. Hy was ’n soldaat in die 

rewolusionêre oorlog. Nadat hy hier aangekom het, het hy godsdienstig 

geword en was oortuig dat alle ‘oorloë en gevegte’ teenstrydig is met die 

Evangelie van Christus. Sy ywer om sy beginsels te verdedig, het die 

vyandskap van ’n goddelose man in die buurt aangewakker, wat gedreig het 

dat sy seun hom sou slae gee wanneer dié van die weermag af huis toe kom.  

“En inderdaad, toe die seun by die huis kom, het die ou man sulke 

stories oor hierdie broer aan hom vertel, dat dit hom so aangewakker het, 

dat hy woedend na die huis gekom het waar my broer gewoon het, 

vasbeslote om te veg. My broer het met hom geredeneer en met alle 

middele in sy vermoë probeer om sy woede te laat bedaar en hom van sy 

voorneme te laat afsien; maar niks wou werk nie; veg moes hy, en veg sou 

hy.”  

“‘Wel,’ sê die broer, ‘as ons moet baklei, moenie dat ons soos katte en 

honde in die huis baklei nie; kom ons gaan uit veld toe.’”  

“Hiertoe het hy ingestem. Toe hulle in die veld kom en die jong 

boelie homself vir die geveg uitgetrek het, het my broer hom in die gesig 

gekyk en gesê: ‘Nou is jy ’n groot lafaard.’ ‘Lafaard! Moenie my ’n lafaard 

noem nie.’ ‘Wel, jy is een van die grootste lafaards wat ek nog ooit gesien 

het.’ ‘Wat bedoel jy?’ ‘Ek bedoel soos ek sê – jy moet ’n baie groot lafaard 

wees om teen ’n man te veg wat jou nie sal beveg nie.’ ‘Wat, bedoel jy om 

nie teen my te veg nie?’ ‘Ek gaan dit nie doen nie; jy mag teen my veg soveel 



18 
 

as jy wil. Ek sal nie ’n vinger teen jou oplig nie.’ ‘Is dit jou beginsel?’ ‘Ja, dit is; 

en ek is van voorneme om daaraan getrou te wees.’ 

Die gees van die jong soldaat het platgeval; en terwyl hy sy arm 

uitstrek, sê hy: ‘Dan kap ek liewer daardie arm af as wat ek jou slaan.’ Hulle 

het toe in 'n gesprek getree en goeie vriende uitmekaar gegaan.” – Non-

Resistant.  

 

Oud-president Jefferson en die kuiper se winkel 
 

"Die volgende is baie jare gelede vertel deur een van die partye, wat 'n 

baie gerespekteerde burger van Montgomery County, Pennsylvania, was, 

sedertdien oorlede:  

“Gedurende die presidensiële termyn van Thomas Jefferson het twee 

jong mans van Pennsilvanië 'n huurkontrak van sy handelsmeule in 

Monticello van hom geneem, waarvan een van die bepalings was dat die 

verhuurder (die president) binne 'n gegewe tydperk 'n kuiperwinkel vir hulle 

gebruik moes oprig. Die tyd vir 'n vergadering van die Kongres het spoedig 

aangebreek, en die President moes na Washington reis om sy amptelike 

pligte na te kom, waar hy lank in nasionale bekommernisse verdiep was, en 

die bou van die kuiperwinkel is heeltemal deur hom vergeet en agterweë 

gelaat. Nie deur sy huurders nie, wie se daaglikse behoeftes hulle 

voortdurend herinner het aan die bepalings in die huurkontrak; en 

uiteindelik het hulle besluit om dit self op te rig en die koste daarvan van hul 

verhuurder te hef.”  

Met die terugkeer van die President na sy herehuis, het die partye 

vergader om 'n groot rekening te vereffen wat tydens sy afwesigheid 

opgeloop het. Die items is een vir een deurgegaan en ondersoek, en almal is 

bevredigend bevind, behalwe die koste vir die bou van die kuiper se 

werkswinkel, waarteen hy beswaar gemaak het en beweer het dat hy dit 

met sy eie werkers kon oprig. Verskeie pogings is aangewend om 'n skikking 

te bewerkstellig, maar hulle het altyd misluk wanneer hulle by die kuiper se 

werkswinkel kom. Die jong mans het warm en ywerig in die saak geword; en 

die partye, in plaas daarvan om nader aan mekaar te kom, het hulself by 

elke ontmoeting verder uitmekaar bevind.  

“In hierdie toedrag van sake het die vader van die jong mans, wat 'n 

sagmoedige, vriendelike, versoenende heer was, met 'n mate van kennis van 

die wêreld en sy weë, by sy seuns aangekom, wat hom van hul probleem 



19 
 

met hul verhuurder ingelig het. Hy het hulle versoek om dit aan hom oor te 

laat, en opgemerk dat hy gedink het hy kon dalk 'n vriendskaplike skikking in 

die saak bewerkstellig. Hulle het hierdie koers ingeslaan, en heel gepas het 

hy die President met die rekening ingewag. Dit is deurgegaan en 

goedgekeur, behalwe vir die koste van die bou van die winkel, wat hy 

[Thomas Jefferson] met 'n mate van fermheid gesê het hy nie kon toelaat 

nie, om genoemde redes.”  

Sy teenstander, wat sy oënskynlike besluit oor die onderwerp 

opgemerk het, het baie ernstig opgemerk: ‘Wel, vriend Jefferson, dit was 

nog altyd my gewoonte deur die lewe om eerder toe te gee as om in ‘n stryd 

te tree.’ Onmiddellik nadat hierdie opmerking gemaak is, het die president 

sy ken vir 'n oomblik op sy bors laat sak, en toe hy sy kop in 'n regop posisie 

opgelig het, het hy met 'n baie nadrukkelike uitdrukking opgemerk: ‘’n Baie 

goeie beginsel, mnr. Shoemaker, en ek kan dit net so ver as u uitleef. Laat 

die rekening vir die kuiper se werkswinkel aan my oorgelaat word.’ 

So het die moeilikheid geëindig, en die partye het hul vriendelike 

respek vir mekaar voortgesit totdat die dood hulle geskei het. En die kweek 

van 'n soortgelyke gesindheid, 'om vrede met alle mense na te streef', sou 

duisende probleme beëindig, en baie bydra tot die geluk van individue, 

asook die algemene harmonie en orde van die samelewing bevorder.” – 

Farmer’s Cabinet.  

 

Die volgende staaltjie handel oor 'n man met die naam William 

Ladd (1778-1841), wat die bynaam 'apostel van vrede' gekry het. Dit het my 

gefassineer, so ek het hom opgesoek. Hy was 'n voorstander van matigheid, 

teen 1816 het hy opgehou om wyn te drink, te rook en tabak te kou, en 

begin preek. Of hy nou oor matigheid, slawerny of ander kwessies gepreek 

het, hy “het altyd afgesluit met 'n passievolle uiteensetting van die gruwels 

van oorlog en die seëninge van universele vrede. Sy sienings was so 

uitgesproke dat hy wyd en syd as “Peace Ladd” bekend gestaan het." In 

plaas van die titel 'Meneer', of 'die grote', of 'die sterke', het hy die titel 

'Vrede' gekry! Wat 'n eer. 

 Ons mag dink dat dit gewild sou wees om vir vrede op te staan, 

maar dit is nie altyd die geval nie. 'n Voorbeeld hiervan was sy teenkanting 

teen 'n monument ter herdenking van die Slag van Bunker Hill, een van die 

eerste groot veldslae van die Amerikaanse Rewolusionêre Oorlog. Hy het 

dit genoem 'n "monument vir barbaarsheid en die gees van die anti-Chris... 



20 
 

Ek weet dat patriotisme, dankbaarheid en bowenal glorie teen my opgestel 

sal word, en ek sal gebrandmerk word as 'n arme ellendeling, 'n fanatikus 

en 'n misantroop. Nietemin weier ek om die menigte te volg... Sulke dinge 

moedig militêre glorie aan en bedreig sodoende die vrede van die wêreld. 

Omdat dit net so ydellik is vir 'n nasie om 'n monument van haar eie 

oorwinnings op te rig as wat dit is vir 'n individu om sy eie roem uit te 

basuin..." 

 Hy het opgemerk wat baie kommentators oor die aard van oorlog 

ook al opgemerk het – dat niemand hulself ooit as die aggressor beskou nie: 

“Watter oorlog in moderne tye is nie deur beide kante defensief genoem 

nie?” Hy het ook geskryf: “As ek oorlog nie as 'n sielvernietigende sonde 

beskou het nie, sou ek nooit soveel van my lewe en my eiendom vir die 

uitwissing daarvan opgeoffer het nie.” Ladd is oorlede terwyl hy 'n 

toespraak gehou het, en het 'n deel daarvan op sy knieë gelewer. 

 

William Ladd en sy buurman Pulsifer 
 

 Wyle William Ladd, bekend as die apostel van vrede, het die volgende 

staaltjie vertel.  

“Ek het 'n mooi graanland op 'n buiteplaas gehad, 'n entjie van die 

plaashuis af. Elke keer as ek verbygery het, het ek my buurman Pulsifer se 

skape in die lande gesien, wat my hoop op 'n oes vernietig het. Hierdie 

skape was van die maer, langbeen soort, aktief soos spaniëls – hulle kon oor 

die hoogste heining spring, en geen muur kon hulle uithou nie. Ek het by 

buurman Pulsifer gekla en hom gereelde boodskappe gestuur, maar alles 

tevergeefs. Miskien sou hulle vir 'n dag of twee uitgehou word, maar die 

bene van sy skape was lank en my graan heelwat meer aanloklik as die 

aangrensende weiding. Ek het weer verbygery – die skape was al weer almal 

daar – ek het kwaad geword en vir my manne gesê om die honde op hulle te 

sit, en as dit nie sou werk nie, sou ek hulle betaal as hulle die skape skiet.  

“Ek het baie ontsteld weggery, want ek was toe nie so 'n vredesman 

soos ek nou is nie, en ek het letterlik ‘n groot stryd in my gemoed gevoel. 

Skielik is 'n lig vir my aangesteek. Ek het myself afgevra, sou dit nie goed 

wees vir jou om die vredesbeginsel wat jy aan ander verkondig, in jou eie 

gedrag te probeer nie! Ek het dit alles deeglik deurdink en verskeie opsies 

oorweeg oor die beste koers om te volg.  



21 
 

“Die volgende dag het ek oorgery om buurman Pulsifer te sien. Ek het 

hom gevind waar hy by sy deur hout kap. ‘Goeiemôre buurman.’ Geen 

antwoord nie. ‘Goeiemôre,’ het ek herhaal. Hy het ’n soort kreun gegee, 

soos ’n vark, sonder om op te kyk. ‘Ek het gekom,’ het ek voortgegaan, ‘om 

jou oor die skape te sien.’ Hierop het hy sy byl neergegooi en op ’n baie 

kwaai manier uitgeroep: ‘Is jy nie nou ’n mooi buurman om vir jou manne te 

sê om my skape dood te maak nie! Ek het daarvan gehoor – ’n ryk man soos 

jy om ’n arm man se skape te skiet!’  

“‘Ek was verkeerd, buurman,’ het ek gesê, ‘maar dit sal nie deug dat 

jou skape al daardie graan opeet nie; so ek het oorgekom om te sê dat ek 

jou skape na my weidingplaas sal neem en hulle by myne sal sit; en in die 

herfs kan jy hulle terugneem; en as enigeen van hulle vermis word, kan jy 

jou keuse uit my hele kudde neem.’ Pulsifer het verward gelyk; hy het nie 

geweet hoe om my te antwoord nie. Uiteindelik het hy gestotter, ‘Wel, is jy 

werklik ernstig?’ ‘Beslis,’ het ek geantwoord. ‘Dit is beter vir my om jou 

skape in my weiding te laat gras vreet as om hulle hier graan te voer; want 

ek sien die heining kan hulle nie uithou nie.’’  

“Na ’n oomblik se stilte – ‘Die skape sal julle nie meer pla nie,’ het 

Pulsifer uitgeroep, ‘ek sal hulle almal boei. Maar ek sal julle laat weet, 

wanneer iemand van skiet praat, kan ek ook skiet; en wanneer hulle 

vriendelik is, kan ek ook vriendelik wees.’ Die skape het nooit weer op my 

plaas oortree nie. ‘En, my vriende,’ het vader Ladd voortgegaan terwyl hy sy 

gehoor toespreek, ‘onthou dat wanneer julle praat daarvan om die bure 

skade aan te doen, hulle ook praat daarvan om jou skade aan te doen. 

Wanneer nasies dreig om te veg, sal ander nasies ook gereed staan. Liefde 

sal liefde voortbring, en ’n wens om in vrede te leef, sal julle in vrede hou. 

Julle kan die kwaad slegs met die goeie oorkom. Daar is geen ander manier 

nie.’” – Democratic Review.  

 

Gevolgtrekking 
 

 Die voorafgaande illustrasies is afkomstig uit die alledaagse lewe, en 

hoewel dit nie gevalle van uiterste persoonlike gevaar en ontsnapping 

behels nie, is dit nietemin relevant en belangrik. Hulle toon die aanpassing 

van Christelike nie-weerstand teen die menslike natuur in die tienduisend 

gevalle van persoonlike probleme. Hulle demonstreer dat dit nie teenstrydig 

met die natuur is nie, maar besonder gepas is om die woelinge van mense se 



22 
 

hartstogte te verlig en te suiwer; dat die slegste mense gunstig beïnvloed 

word deur die tussenkoms daarvan; dat die ordentlike soort daardeur 

bewaar kan word van tallose twiste. In plaas daarvan om die wet van 

selfbehoud teen te werk, is dit die hoogste en sekerste metode om die groot 

doelwitte van daardie wet te verseker.  

Dit sal meer volledig gedemonstreer word deur 'n voortsetting van 

illustrasies in die volgende hoofstuk wat gevalle van groter gevaar en 

verlossing behels. Intussen kan ek my nouliks daarvan weerhou om die leser 

se begrip en gewete aan te spreek met die vraag: is die leerstelling wat 

aangevoer word, nie die mees Christelik, die mees rasioneel, die mees 

uitnemend, die mees bewonderenswaardig, die mees gepaste wyse om 

vrede op aarde en welbehae onder die mensdom te bevorder nie? Is dit nie 

net wat die arme kreunende natuur nodig het om dit te streel, en dit tot ‘n 

goeie toestand te herstel en dit na sy glorieryke bestemming te dra nie? Dit 

sal al hoe gesonder en mooier voorkom hoe meer dit ondersoek word. 

 

“O, wanneer sal die mens sonder kettings opstaan, 

Uit die gelouterde skuim van die aarde se bestaan – 

Genade in die oë van sy naaste lees. 

En vir ewig vriendelik wees?” 

 

Hier kom Ballou nou by die meer dramatiese voorbeelde. Maar eers wil ek 

'n paar getuienisse van die Apostoliese Christene deel wat Ballou insluit, 

toe hulle onder die Romeinse Ryk geleef het: 

 

Getuienis van Celsus en Gibbon 
 

Celsus, 'n heidense filosoof, het omtrent die middel van die tweede eeu 
'n uitgebreide werk teen die Christene geskryf. Een van sy ernstige bewerings 
was in die volgende woorde: "Jy sal nie wapens dra in diens van die ryk wanneer 
jou dienste benodig word nie, en as al die nasies volgens hierdie beginsel sou 
optree, sou die ryk deur die barbare oorrompel word." 

 
Gibbon, die gewilde Engelse historikus van die kwynende Romeinse Ryk, 

'n skeptikus teenoor die Christendom, bevestig, so terloops, die feit dat die 
vroeë Christene ondubbelsinnig nie-weerstandbiedend was. “Hulle het nie 
geweet hoe om die verdediging van ons geliefdes en eiendom te versoen met 



23 
 

hul eie geduldige leerstelling nie, wat 'n onbeperkte vergifnis van vorige skades 
aanbeveel het, om sodoende nuwe beledigings uit te nooi. Hul eenvoud word 
aangetas deur die gebruik van ede, deur die prag en praal van die magistraat, en 
deur die aktiewe stryde in die openbare lewe; en hul menslike onkunde kon ook 
nie oortuig word dat dit wettig is om, by enige geleentheid, die bloed van hul 
medemense te vergiet, hetsy deur die swaard van geregtigheid of dié van oorlog 
nie, selfs al sou kriminele en vyandige pogings die hele gemeenskap bedreig... 
Hulle het gevoel en erken dat sulke instellings (wanneer ‘n lewe geneem word, 
ens.) nodig mag wees vir die huidige stelsel van die wêreld, en hulle het hulle 
blymoedig onderwerp aan die gesag van hul heidense goewerneurs. Maar terwyl 
hulle die leuses van passiewe gehoorsaamheid ingeskerp het, het hulle geweier 
om enigsins aktief deel te neem aan die burgerlike administrasie of militêre 
verdediging van die Ryk.” Vol. I bl. 24.  

“Nederige Christene is soos skape tussen wolwe in die wêreld gestuur, 
en sedertdien is hulle nie toegelaat om geweld te gebruik nie, selfs nie ter 
verdediging van hul godsdiens nie. Hulle was van mening dat hulle nog meer 
krimineel sou wees as hulle in die versoeking gekom het om die bloed van hul 
medemense te vergiet ter wille van ‘n twis oor die ydele voorregte of die vuil 
gewin van hierdie verganklike lewe. Getrou aan die leerstelling van die apostel, 
wat tydens die bewind van Nero die plig van onvoorwaardelike onderwerping 
verkondig het, het die Christene van die eerste drie eeue hul gewete suiwer en 
onskuldig bewaar aan die skuld van geheime sameswering of openlike rebellie. 
Terwyl hulle die strengheid van vervolging ervaar het, het hulle nooit hul tiranne 
uitgelok om hulle in ‘n verlate veld te ontmoet nie, of om hulself deur 
verontwaardiging te onttrek na afgeleë en afgesonderde hoekies van die aardbol 
nie.” Vol. II bl. 200. 
 

Die Veiligheid van Nie-Weerstand 
 

Raymond die reisiger – Agent van die Bybelgenootskap in Texas – Die 

jongman naby Philadelphia – Robert Barclay en Leonard Fell – 

Aartsbiskop Sharpe – Rowland Hill – Twee Metodiste Nie-

Weerstandbieders – Die twee Nieu-Seelandse opperhoofde – Die 

Sendeling en Arabiere – 'n Christelike stam in Afrika – Die Morawiese 

Indiane – Die Morawiërs van Grace Hill – Die Shakers – Die Indiane en 

die Kwaker-familie – Die inwoners van die Loochoo-eilande – Die 

Indiane en die Kwaker-vergadering – Die Christelike dorp in Tirol – 



24 
 

Kaptein Back, die Kwakers en die Maleiers – Jonathan Dymond – 

Kolonie van Pennsilvanië. 

 

Ek het in die vorige hoofstuk probeer demonstreer dat nie-weerstand, 

in plaas daarvan om in stryd met die natuur te wees, in perfekte 

ooreenstemming is met al haar fundamentele wette. Ek is van voorneme om 

in hierdie hoofstuk daardie demonstrasie te voltooi deur 'n verdere 

illustrasie van die superieure algemene veiligheid van nie-weerstand. Dit sal 

gedoen word deur middel van anekdotes en historiese feite, wat die 

werklike funksionering daarvan in baie gevalle van dreigende gevaar toon.  

Ek onderneem nie om te bewys dat die praktyk van nie-weerstand 

altyd die lewe en persoonlike veiligheid van sy aanhangers sal bewaar nie, 

maar slegs dat dit oor die algemeen wel werk. Jesus, die apostels en 

duisende Christelike martelare is gedood ondanks hul nie-weerstand. 

Ongetwyfeld sal ander in die toekoms onreg aangedoen word, 

verontwaardig en vermoor word, ondanks dieselfde beloftes. Uitsonderings 

weerlê nie 'n algemene reël nie.  

Net soos die voorstanders van dodelike weerstand nie beweer dat dit 

altyd die behoud van lewe en persoonlike veiligheid verseker nie, beweer ek 

ook nie dat Christelike nie-weerstand dit sal doen nie. Hulle beweer dat 

diskresionêre weerstand veiliger is as nie-weerstand; dat die algemene 

neiging daarvan, ten spyte van toevallige mislukkings, is om lewe te bewaar 

en persoonlike veiligheid te verseker. Ek pleit vir presies die 

teenoorgestelde. Hier is 'n belangrike kwessie. Die dodelike 

weerstandbieders bevestig die superieure veiligheid van hul beginsel van 

aksie; die nie-weerstandbieders van hulle s'n. Die partye is in direkte 

teenspraak. Wie van hulle is reg?  

Die weerstandbieders het, volgens dr. Dick, 14 000 000 000, en 

volgens mnr. Burke, 35 000 000 000 menselewens verloor sedert hul 

eksperiment begin het. Kan nie-weerstandbieders 'n groter verlies as dit ly? 

Kan hul beginsel van aksie lei tot 'n groter verlies aan lewe en geluk? Nee. 

Onder die mees ongunstige omstandighede sal hulle nie in die verhouding 

van een tot 'n duisend verloor nie, en 'n paar eeue van volharding in hul 

beginsel sal die vure van menslike geweld regoor die aarde heeltemal blus. 

Laat ons voortgaan om te wys dat die praktyk van nie-weerstand by uitstek 

veilig is.  

 



25 
 

Raymond die Reisiger 
 

Raymond, 'n gevierde Europese reisiger, lewer die volgende getuienis:  

Hy sê van die Spaanse smokkelaars: “Hierdie smokkelaars is so vaardig 

as wat hulle vasberade is, is te alle tye vertroud met gevaar en sal opmars in 

die aangesig van die dood. Hul eerste beweging is 'n skoot wat nooit mis nie, 

en hulle is beslis 'n voorwerp van vrees vir die meeste passasiers, want waar 

moet hulle meer gevrees word as in woestyne, waar misdaad geen getuie 

het nie en die swakkes geen hulp nie? Wat myself betref, alleen en 

ongewapen, het ek hulle sonder angs ontmoet en hulle sonder vrees 

vergesél.”  

Ons het min belangstelling in manne wat ons nie met hul wantroue en 

afguns inspireer nie, en ons kan alles verwag van diegene van wie ons slegs 

vereis wat een mens tot ‘n ander mens verskuldig is. Die natuurwette 

bestaan steeds vir diegene wat lankal die wette van die burgerlike regering 

afgeskud het. Alhoewel hulle in stryd is met die samelewing, is hulle soms in 

vrede met hul medemense. ‘n Sluipmoordenaar was my gids in die passe 

van die grense van Italië; die smokkelaar van die Pireneë het my met 'n 

verwelkoming langs sy geheime paaie gelei. Gewapen sou ek die vyand van 

albei gewees het; ongewapen het hulle my ewe veel gerespekteer. Met so 'n 

verwagting het ek lankal alle dreigende apparaat tersyde gestel. Wapens 

kan wel teen die wilde diere gebruik word, maar niemand moet vergeet dat 

wapens geen verdediging teen die verraaier is nie; dat wapens die 

goddelose irriteer en die eenvoudiges intimideer; laastens, dat die man van 

vrede onder die mensdom 'n baie meer heilige verdediging het – sy 

karakter.  

 

Agent van die Bybelgenootskap in Texas 
 

 “In die eerste helfte van die jaar 1833, of omtrent daardie tyd, was 'n 

agent van die Bybelgenootskap op reis in Texas. Sy roete het deur 'n stuk 

bos gegaan, waar twee mans hom met moorddadige bedoelings voorgelê 

het, een gewapen met 'n geweer, die ander met 'n groot knuppel. Toe hy die 

plek van hul wegkruipplek nader, het hulle op hom afgestorm; maar omdat 

hy geen weerstand gebied het nie, het hulle nie op hom toegeslaan of na 

hom geskiet nie. Hy het met hulle begin redeneer; en kort daarna het hulle 



26 
 

minder gretig gelyk om hom so vinnig te vernietig. Na nog 'n kort tydjie het 

hy hulle oorreed om saam met hom op 'n stomp te gaan sit en die saak 

doelbewus te bespreek; en uiteindelik het hy hulle oorreed om saam met 

hom in gebed te kniel, waarna hulle vriendelik van hom afskeid geneem 

het.” – Calumet  

 

Die Jong Man Naby Philadelphia 
 

'n Paar jaar gelede is 'n jongman in die omgewing van Philadelphia 

eendag in 'n bos voorgekeer met die eis: “Jou geld, of jou lewe.” Die rower 

het toe 'n pistool teen sy bors gehou. Die jongman, met 'n groot som geld, 

het dit rustig en kalm aan sy vyand oorhandig, terwyl hy hom terselfdertyd 

die boosheid en gevaar van sy loopbaan voorgehou het.  

Die jongman se teregwysings het die rower diep in die hart getref. Hy 

het woedend geword, sy pistool oorgehaal, dit teen die jongman se kop 

gehou en met 'n eed gesê: “Hou op met daardie preke, anders blaas ek jou 

harsings uit.” 

Die jongman het kalm geantwoord: “Vriend, om my geld te spaar, sou 

ek nie my lewe waag nie; maar om jou van jou bose weg te red, is ek bereid 

om te sterf. Ek sal nie ophou om by jou te pleit nie.” Hy het toe die waarheid 

nog ernstiger en vriendeliker in oorvloed meegedeel.  

Gou het die pistool op die grond geval; die trane het begin vloei; en 

die rower was oorweldig. Hy het die geld teruggegee met die opmerking: 

“Ek kan nie 'n man van sulke beginsels beroof nie.”  

 

Robert Barclay en Leonard Fell 
 

Robert Barclay, die gevierde apologeet van die Kwakers (the Quakers), 

en Leonard Fell, 'n lid van dieselfde Vereniging, is op verskillende tye 

verskeie kere deur struikrowers in Engeland aangeval. Albei het getrou by 

hul beginsels van nie-weerstand gebly, en albei het opvallend geseëvier.  

Die pistool is op Barclay gerig, en 'n vasberade eis vir sy beursie is 

gemaak. Kalm en selfbeheersd het hy die rower in die gesig gekyk, met 'n 

ferm maar sagmoedige goedhartigheid, hom verseker dat hy sy en elke man 

se vriend was, dat hy gewillig en gereed was om sy behoeftes te verlig, dat 

hy vry was van die vrees vir die dood deur 'n goddelike hoop op 



27 
 

onsterflikheid, en daarom nie geïntimideer kon word deur 'n dodelike 

wapen nie, en toe 'n beroep op hom gedoen of hy die moed sou hê om 

bloed te vergiet van iemand wat geen ander gevoel of doel gehad het as om 

hom goed te doen nie.  

Die rower was verbysterd; sy oë het sag geword; sy gespierde arm het 

gebewe; sy pistool het teen sy sy geval; en hy het gevlug uit die 

teenwoordigheid van die nie-weerstandbiedende held wat hy nie langer kon 

konfronteer nie.  

Fell is op 'n baie meer gewelddadige wyse aangerand. Die rower het 

op hom afgestorm, hom van sy perd afgesleep, sy sakke deursoek en gedreig 

om sy brein dadelik uit te blaas as hy die minste weerstand sou bied. Dit was 

die werk van 'n oomblik. Maar Fell het geen paniek ervaar nie. Sy beginsels 

het hom bo die vrees vir die mens en die dood verhef. Alhoewel hy verbied 

was om te praat, het hy die rower kalm maar vasberade tereggewys vir sy 

boosheid, hom gewaarsku oor die gevolge van so 'n lewenswyse, hom 

aangeraai om te hervorm en hom verseker dat hoewel hy hierdie 

moedswillige oortreding sou vergewe, hy gehoop het dat hy voortaan 

homself tot 'n goeie roeping sou verbind. 

Sy vermaning was so vreesloos, getrou en liefdevol dat die rower met 

berou getref is, sy geld en perd terugbesorg het en hom gevra het om in 

vrede te gaan. Toe, met trane wat sy oë vul, het hy uitgeroep: “Mag God 

genadig wees oor 'n sondige ellendeling,” en so het hy haastig uit sig 

verdwyn.  

 

Aartsbiskop Sharpe 
 

 “Aartsbiskop Sharpe is deur 'n rower op die hoofweg aangerand, wat 

'n pistool uitgehaal het en sy geld geëis het. Die Aartsbiskop het met die 

rower gepraat in die taal van 'n medemens en van 'n Christen. Die man was 

werklik in nood, en die prelaat het hom die geld gegee wat hy gehad het, en 

belowe dat as die rower by die biskop se huis sou aanklop, hy die bedrag tot 

op vyftig pond sou gee. Dit was die bedrag waarvan die rower gesê het hy in 

die uiterste nood was.” 

Die man het by die biskop se huis aangeklop en die geld ontvang. 

Ongeveer 'n jaar en 'n half later het hierdie man weer na die huis gekom en 

dieselfde bedrag teruggebring. Hy het gesê dat sy omstandighede verbeter 

het, en dat hy, deur die “verbasende goedheid” van die Aartsbiskop, “die 



28 
 

mees boetvaardige, die mees dankbare en gelukkigste van sy spesie” 

geword het. 

Laat die leser oorweeg hoe anders die Aartsbiskop se gevoelens was, 

as wat hulle sou gewees het as hierdie man deur hom toegesnou was.” – 

Dymond.  

 

Rowland Hill 
 

Ek het 'n indrukwekkende anekdote van hierdie vooraanstaande 

Londense prediker gesien, wat ek nie tussen my dokumente kon vind nie, 

ten spyte van ‘n aansienlike soektog. Ek het slegs 'n onvolmaakte 

herinnering aan die besonderhede, maar die inhoud was soos volg.  

Mnr. Hill was oppad terug van 'n uitstappie buite die stad. 'n Man het 

hom skielik in die pad oorrompel, met 'n pistool in die hand, en sy beursie 

geëis. Mnr. Hill het kalm die man se gesig met 'n deernisvolle uitdrukking 

bekyk en, terwyl hy sy geld uitgehaal het, vir die rower opgemerk dat hy nie 

soos 'n man van daardie bloedige roeping lyk nie, en dat hy vrees dat 'n 

uiterste nood hom tot die misdaad gedryf het. Terselfdertyd het hy gevra 

hoeveel hy nodig het.  

Die man was aangeraak, het verklaar dat dit sy eerste oortreding was, 

en het die nood van sy familie as sy enigste verskoning bepleit. Mnr. Hill het 

hom vriendelik van sy simpatie verseker, en van sy bereidwilligheid om hom 

te verlig. Hy het hom dadelik 'n sekere bedrag gegee, en hom verdere hulp 

belowe as hy by sy huis sou aanklop. Die rower het in trane uitgebars, 

nederig sy weldoener bedank, en na die stad gehaas. 

Mnr. Hill, wat graag die hele waarheid van die saak wou weet, het sy 

dienaar beveel om die man huis toe te volg. Dit is gevolglik gedoen, en daar 

is vasgestel dat die arme man in 'n ellendige woonstel in 'n obskure straat 

gewoon het, waar sy vrou en kinders op die rand van hongersnood was. 

Daar is gesien hoe hy eers haastig na 'n bakkery gaan, en toe huis toe met 'n 

paar brode. Sy vrou het die brood met vreugde ontvang, maar met 

verbasing, en het haar hoop uitgespreek dat haar liewe man dit op geen 

ander manier as onskuldige arbeid verkry het nie. Die kinders het van 

vreugde gehuil toe hulle hul honger begin stil het, en net die vader het 

hartseer gelyk.  

Mnr. Hill het hierdie man welwillend onder sy onmiddellike sorg 

geneem, 'n woonstel vir sy gesin voorsien en hom sy koetsier gemaak. Hy 



29 
 

het bewys dat hy 'n merkwaardig eerlike en vlytige man was, binne 'n kort 

tydjie was hy 'n bekeerling tot godsdiens en het by mnr. Hill se kerk 

aangesluit. Vir vyftien jaar het hy met sulke Christelike omsigtigheid 

gewandel dat hy die volle vertroue van almal wat hom geken het, afgedwing 

het.  

Uiteindelik het hy gesterf in die triomf van hoop. Sy pastoor het 'n 

treffende begrafnispreek by die geleentheid gepreek, waarin hy vir die 

eerste keer van die rooftog vertel het, en die geleentheid gebruik het om 

aan sy gehoor te beklemtoon hoe uitnemend Christelike verdraagsaamheid, 

vriendelikheid en deernis teenoor die skuldiges is. Hier was 'n man wat 

gered is van 'n verskriklike pad van misdaad, en deur goddelike genade 'n 

kind van God geword het – 'n voorbeeldige en geliefde broer in Christus. 

Hoe anders sou die gevolg gewees het as Rowland Hill hom óf met dodelike 

wapens teëgestaan het, óf dieselfde moeite gedoen het om hom aan die 

regering oor te gee, as wat hy gedoen het om hom te bevriend? O, hoe 

lieflik is ware geregtigheid! Hoe lieflik is Christelike nie-weerstand! Dit is 

voorwaar ‘n veilige weg!  

 

Die Metodiste Nie-Weerstandbieders 
 

 “Eerw. John Pomphret, 'n Engelse Metodiste-predikant, het altyd die 

praktiese toepaslikheid van die 'vredesleer' bepleit,” – ‘En hy wat met jou na 

die gereg wil gaan en jou onderkleed wil neem, laat hom ook die bo-kleed 

kry.  En elkeen wat van jou een myl afdwing, loop met hom twee myl saam.’ 

– hy het altyd verklaar dat as hy deur 'n struikrower aangeval sou word, hy 

dit in die praktyk moes toepas.  

Aangesien hy 'n kaasverkoper was (hy het gepreek om goed te doen, 

nie vir loon nie), is hy eendag met sy terugkeer van die mark, nadat hy 'n 

groot bedrag geld van sy klante ontvang het met die doel om sy jaar se 

voorraad aan te vul, deur 'n rower aangeval, wat sy geld geëis het en sy lewe 

gedreig het as hy weier. Die eerwaarde vredesman het koel en vriendelik 

geantwoord: “Wel, vriend, hoeveel wil jy hê, want ek sal dit vir jou gee en 

jou so red van die misdaad van padrowery.” “Sal jy my beslis gee wat ek 

benodig?” het die rower gevra. “Ek sal, om die waarheid te sê, as jy nie meer 

benodig as wat ek het nie,” het die nie-weerstandbieder geantwoord. “Dan 

wil ek vyftien pond hê,” (ongeveer vyf-en-sewentig dollar). Die vereiste 

bedrag is aan hom uitgetel, in goud, in plaas van banknote, wat, as die 



30 
 

getalle waargeneem was, deur die bank verruil sou word indien die 

eerwaarde die bank in kennis stel, sodat die rower nie aanspreeklik gehou 

sou word vir opsporing in 'n poging om hulle te verruil nie. Die eerwaarde 

het hom terselfdertyd vertel waarom hy die goud in plaas van banknote 

gegee het, en gesê het: “Ongelukkige man, ek verwelkom u by hierdie 

bedrag. Gaan huis toe. Betaal u skuld. Hierna, kry u lewe met eerlikheid in 

orde.”  

“Jare het aangestap. Uiteindelik het die goeie prediker 'n brief 

ontvang, met hoofsom en rente, en 'n nederige belydenis van sy sondes, van 

die rower wat sê dat sy pleidooie sy sluimerende gewete wakker gemaak 

het, wat hom geen rus gegee het totdat hy beide vergoeding en belydenis 

gedoen het nie, en boonop sy lewensloop heeltemal verander het.”  

“Liewe Leser! Gewete is 'n kragtiger beginsel as vrees, en moeiliker 

om te onderdruk. Voorsorgmaatreëls kan die goddelose veilig laat voel; 

maar die gewete moet nie so gestil word nie, of die vermanings daarvan 

gedemp word deur gedagtes van veiligheid nie. Straf spreek fisiese vrees 

aan, wat 'n behoorlike voorsorgmaatreël teen ontdekking bring. 

Daarteenoor, kweek en rig die gewetes van kinders behoorlik, en dring aan 

op morele verantwoordelikheid by volwassenes, en 'n effektiewe 

hervorming sal daardeur teweeggebring word. Leser! Ek laat dit aan u oor 

om te sê of dit 'n wet van die gemoed is of nie.  

 

“Eerw. mnr. Ramsay, nog 'n Metodiste-predikant, was geheel en al 

afhanklik vir sy lewensonderhoud van die kwartaallikse insameling wat deur 

sy mense gemaak is, wat skaars genoeg was, met die mees versigtige 

beplanning, om sy gesin te onderhou. Die aand toe een van hierdie kollektes 

opgeneem is, was hy verplig om 62 myl van sy huis af te preek, en die nag 

was te stormagtig sodat hy nie kon huiswaarts keer nie. Gedurende die nag 

het twee rowers in sy huis ingebreek, hulle het mev. Ramsay en haar suster 

wakker gemaak (daar het geen mans in die huis gewoon nie) en geëis om te 

weet waar die geld was. Mev. R., in haar nagrok, het die kers aangesteek en 

die pad na die lessenaar gelei wat die kosbare deposito bevat het, die sleutel 

gekry, die laai oopgemaak en die geld uitgewys waar dit in 'n sakdoek gelê 

het, en gesê: ‘Dit is al wat ons het om van te lewe. Dit is die Here se geld. 

Tog, as u dit wil neem, daar is dit.’ Met hierdie opmerking het sy hulle 

verlaat en gaan slaap. Die volgende oggend is die geld tot elke sent 



31 
 

ongestoord gevind. Die gewete hier, soos hierbo, is aangeroep tot, en met 

dieselfde resultate.” – Fowler’s Phrenological Journal.  

 

Die Sendeling en Arabiere 
 

Mnr. King, 'n gerespekteerde sendeling in Palestina, noem 'n 

merkwaardige voorbeeld van die effek van vreedsame gedrag, wat gewerk 

het om sy eie lewe en die lewens van 'n aansienlike groep te red, toe hy 

deur 'n magtige bende Arabiere op die vlakte van Esdracion aangeval is.  

Die groep van mnr. King het 'n koffer verloor wat, soos hulle vermoed 

het, deur Arabiere gesteel is. Gevolglik het hulle twee Arabiere gegryp en 

hulle met toue vasgebind, omdat hulle geglo het dat hulle die rowers was. 

Hulle het hulle saamgeneem op hul reis, teenstrydig met die wense van mnr. 

King. Gou is die hele groep aangeval deur 'n groep Arabiere, wat hul broers 

vrygelaat het. Dit was ‘n groot konsternasie; mnr. King het beswaar gemaak 

toe een van die groep op die punt was om op die Arabiere te vuur, en ander 

het betyds ingegryp om die beoogde kwaad te voorkom. Elke deel van die 

Kofila is gou aangeval, en mnr. King het waargeneem:  

“Dit was nie tyd om te onderhandel nie. Alles was in groot verwarring. 

Niemand het geweet of hy lewe of dood kan verwag nie. Laasgenoemde het 

ons egter in die gesig gestaar. Ons bagasie is uiteindelik afgeneem. Daar was 

blykbaar 'n bietjie stilstand aan die kant van die Arabiere, en ek het gehoop 

dat hulle, tevrede met ons bagasie, ons in vrede sou laat gaan. Maar die 

volgende oomblik het ek hulle weer sien aankom. Ek het gedink dat alles 

waarskynlik verlore was en dat hulle, aangesien hulle ons van ons bagasie 

gestroop het, nou van plan was om ons lewens te neem. Dit was 'n 

verskriklike oomblik. Ek kon net sê: ‘Mag die hemel ons beskerm.’ Ek was 

voor die Kofila, en 'n entjie verder, toe 'n Arabiese sjeik op sy perd met 'n 

groot knuppel in sy hand vinnig na my toe aangery het. Ek het stilgehou, 

hom aangespreek en hom broer genoem; en gesê: ‘Doen my geen kwaad 

nie, ek het jou nie skade berokken nie.’   

“Ek het woorde van vrede en sagmoedigheid met hom gespreek. 

Hierop het hy sy knuppel wat hy geswaai het, laat sak, stilgehou, geluister en 

kort daarna weggedraai; en kort daarna het ek hom gesien hoe hy sommige 

van ons agtervolgers terugdryf, en die geroep van ayman (veiligheid) is deur 

ons gehoor; en ek hoef nie te sê dat dit 'n welkome geluid in ons ore was 

nie.” 



32 
 

“Die bagasie is ook, tot my verbasing, kort daarna deurgelaat na ons 

toe. Die aanval was dapper, en deur die Arabiere uitgevoer asof hulle 

vasbeslote was om hul daad uit te voer deur lewe of dood. En ek twyfel 

geensins dat, indien een van hulle deur ons hande geval het, dit die teken 

sou gewees het vir die uitwissing van ons almal.”  

 

'n Christelike stam in Afrika 
 

Die volgende interessante voorval is oorgeskryf uit Moffat se 

vertellings uit Suider-Afrika. Dit het plaasgevind in 'n afgeleë dorpie van 

inheemse Afrikane, waarvan die inwoners Christelike onderwysers ontvang 

het en pas uit 'n toestand van barbaarsheid gekom het:  

“Hierdie klein Christelike groepie het op 'n Sabbatoggend met die 

mense in die middel van die dorp vergader om die vroeë gebedsbyeenkoms 

voor die dienste van die dag te hou. Hulle het skaars gesit toe 'n groep 

rowers van buite af nader kom. Die rowers het vroeër die oggend uitgetrek 

om te plunder, en omdat hulle nie in hul doel geslaag het nie, het hulle 

besluit om hierdie dorpie aan te val met hul terugkeer.”  

“Moshen (die hoofman) het opgestaan en die mense gesmeek om stil 

te sit en op Jehova te vertrou terwyl hy die rowers tegemoet gegaan het. Op 

sy vraag wat hulle wou hê, was die ontstellende antwoord: ‘julle beeste, en 

dit is op julle eie risiko dat julle julle wapens oplig om weerstand te bied.’ 

‘Daar is my beeste,’ het die hoofman geantwoord, en toe teruggetrek en sy 

posisie by die gebedsbyeenkoms hervat. ’n Gesang is gesing, ’n hoofstuk is 

gelees, en toe het almal in gebed tot God gekniel, wat hulle alleen in hul 

nood kon red.  

“Die toneel was te heilig en plegtig om deur so 'n groep skurke 

aanskou te word; hulle het almal van die plek af weggetrek sonder om 'n 

enkele voorwerp wat aan die mense behoort het, aan te raak.”  

 

Die Morawiese Indiane 
 

'n Klein stam Indiane in die Weste is deur die Morawiese Sendelinge 

tot hul geloof bekeer, en een artikel van die geloof was dat Christene nie 

kan veg en onskuldig bly nie, selfs nie om hul lewens te red nie. 'n Rukkie 

later is hierdie klein Stille Oseaan-stam in uiterste paniek en nood gedompel 



33 
 

deur beriggewing dat 'n veel groter stam 'n entjie noord 'n vyandige inval op 

hulle beplan het. Hulle het hul Morawiese onderwysers om raad gevra. Hulle 

het nie ingesien hoe hulle enigsins onder sulke omstandighede ‘n geveg kon 

vermy nie. Hulle het gevrees dat hulle heeltemal deur hul vyande vernietig 

sou word tensy hulle weerstand bied.  

Hulle is liefdevol en ernstig aangespoor om by hul beginsels te bly en 

op God te vertrou. Hulle is vertel van die oorhand van die vyandige stam, en 

hoe onseker hul lot sou wees as hulle sou waag om dodelike wapens hul 

vertroue te maak. Hulle is aangeraai om 'n paar van hul oudste manne as 'n 

afvaardiging te kies en hulle met geskenke van keurige eetgoed en ander 

artikels te voorsien, soos hul omstandighede dit sou toelaat. Hierdie 

eerbiedwaardige afvaardiging, heeltemal ongewapen behalwe met hul 

mandjies gebraaide mielies, vrugte, ens., moes opruk en die vyand op 'n 

afstand van die dorp ontmoet. Intussen moes diegene wat agtergebly het, 

gesamentlike smeekbede tot die Vader van die geeste bid vir sy beskerming.  

Die raad is aanvaar, getrou gevolg en suksesvol uitgevoer. Die 

vyandige Indiane het op hul weerlose prooi afgekom. Die ou manne, belaai 

met hul eenvoudige maar betekenisvolle geskenke, het uitgegaan om hulle 

te ontmoet. Die invallers, verbaas en met ontsag vervul deur die skouspel, 

het op hul tomahawks stilgehou. Toe die afgevaardigdes die voorste linies 

bereik, het hulle, asof daar towerkrag was, oopgemaak en 'n deurgang 

gebied tot in die teenwoordigheid van die bevelvoerende Sachem. Hul 

ouderdom en sagmoedigheid het sy onmiddellike bewondering afgedwing. 

Hy het hul geskenke aanvaar, na hul vredeswenke geluister, sy vriendskap 

verklaar, hulle teruggestuur met die versekering dat geen skade deur sy 

stam aan hulle s'n aangedoen sou word nie, en verklaar dat as enige aanval 

op hulle gemaak sou word, hy en sy mense hul beskermers sou wees. So het 

hierdie waarlik Christelike Indiane heeltemal die dreigende aanvalle 

vrygespring en in hul hutte gaan sit, omring deur ‘n skans van veiligheid soos 

deur niks anders as hierdie goddelike beginsels en hul volmaakte Outeur kan 

opstel nie.  

 

Die Morawiërs van Grace Hill 
 

Tydens die rebellie in Ierland, in 1793, word gesê dat die rebelle lank 

reeds 'n aanval op die Morawiese nedersetting by Grace Hill, Wexford 

County, beplan het. Uiteindelik, ter vervulling van hul dreigemente, het 'n 



34 
 

groot groep van hulle na die dorp gemarsjeer. Maar die Morawiërs, getrou 

aan hul beginsels in hierdie moeilike noodgeval, het hulle nie met wapens 

tegemoetgegaan nie; maar het in hul plek van aanbidding bymekaargekom 

en die HERE gesmeek om hul skild en beskermer te wees in die uur van 

gevaar. Die vyandige bendes, wat 'n gewapende weerstand verwag het, was 

met verbasing getref oor so 'n onverwagte en indrukwekkende gesig; hulle 

het die gebede en lofprysings van die Morawiërs gehoor; hulle het geluister 

na smekinge namens hulleself; en nadat hulle 'n hele dag en nag in die 

strate getalm het, het hulle eenparig omgedraai en weggemarsjeer sonder 

om 'n enkele individu te beseer.  

 

Die Shakers 
 

 “Die Shakers het ook die beskerming ervaar wat vredeliewende 

beginsels sekerlik sal bied. Omstreeks die jaar 1812 is die inwoners van 

Indiana geteister deur invalle van die Indiane; maar die Shakers wat in 

daardie streek gewoon het, alhoewel hulle sonder garnisoene en sonder 

wapens was, was blykbaar heeltemal veilig terwyl die vernietigingswerk 

rondom hulle aan die gang was. Die vraag is eenkeer aan 'n prominente 

hoofman gestel waarom die Indiane nie die Shakers, sowel as ander, 

aangeval en skade berokken het nie. Sy antwoord was: “Sal ons krygers hul 

bemoei met 'n vreedsame volk? Daardie volk, weet ons, sal nie veg nie. Dit 

sou 'n skande wees om so 'n volk skade aan te doen.” – The Friend of Peace.  

 

Die Indiane en die Kwaker-familie 
 

'n Intelligente Kwaker van Cincinnati het die volgende gebeurtenis aan 

my vertel, as bewys dat die beginsel van nie-weerstand groot invloed het, 

selfs oor die barbare. Gedurende die laaste oorlog het 'n Kwaker onder die 

inwoners van 'n klein nedersetting aan ons westelike grens gewoon. Toe die 

barbare hul verwoestende aanvalle begin het, het elke inwoner na die 

binnelandse nedersettings gevlug, met die uitsondering van die Kwaker en 

sy gesin. Hy het besluit om te bly en geheel en al staat te maak op die 

eenvoudige reël om sy vyande met volkome vertroue en vriendelikheid te 

ontwapen.  



35 
 

Een oggend het hy deur sy venster 'n ry barbare uit die bos in die 

rigting van sy huis sien kom. Hy het dadelik uitgegaan en hulle 

tegemoetgegaan en sy hand na die leier van die groep uitgesteek. Maar nóg 

hy nóg die res het hom enige kennisgewing gegee nie – hulle het sy huis 

binnegegaan en dit vir wapens deursoek, en as hulle enige gevind het, sou 

hulle heel waarskynlik elke lid van die gesin vermoor het. Daar was egter 

niks nie, en hulle het stilweg die voorraad geëet wat hy voor hulle neergesit 

het, en hom met rus gelaat.  

By die ingang van die woud het hy opgemerk dat hulle stilgehou het 

en dit het gelyk of hulle 'n beraadslaging gehou het. Gou het een van hulle 

die res verlaat en na sy woning gekom. Hy het die deur bereik, 'n 

eenvoudige wit veer daarbo vasgemaak en na sy groep teruggekeer, waarna 

hulle almal verdwyn het. Daarna het daardie wit veer hom van die barbare 

gered; want wanneer 'n groep verbygekom en dit waargeneem het, was dit 

'n teken van vrede vir hulle. In hierdie geval ontdek ons dat die wet van 

vriendelikheid selfs barbaarse vyande ontwapen, wie se wit veer vir hul rooi 

broers gesê het dat die Kwaker 'n volgeling van Penn en ‘n vriend van hul ras 

was. – Montgomery’s Law of Kindness.  

 

Die inwoners van die Loochoo-eilande 
 

 Hierdie eilande is in die omgewing van die Chinese See. Hulle is deur 

verskeie seevaarders besoek, en onder andere deur Kaptein Basil Hall. Hy 

verklaar dat hulle nie forte, krygsmanne, garnisoene, wapens of soldate het 

nie, en blyk heeltemal onkundig te wees oor die kuns van oorlogvoering. 

Hulle is vriendelik, gasvry, hoflik, eerlik en vertroud met sommige van die 

meganiese kunste. Wel, wat was hul lot? As ons op die oorhaastige 

uitgangspunte van ons teenstanders redeneer, behoort ons hul algehele 

vernietiging te voorspel. Maar is hulle vernietig? Inteendeel. Hulle is in 

vrede, veiligheid en geluk bewaar. “Die olyftak” is op hul oewers geplant, en 

hulle sit daaronder, “geen man wat dit waag om hulle bang te maak nie.” – 

McCree.  

Die Indiane en die Kwaker Vergadering 
 

 Ek het iewers die volgende anekdote teëgekom, maar kan nou nie 

onthou waar nie. In westelike New York of Pennsilvanië, in 'n tydperk van 



36 
 

Indiane en hul vyandelikhede, het 'n buurt van Vriende, wat 'n houthuis 

opgerig het, gereeld bymekaargekom volgens die styl van hul Vereniging. 

Hulle is genooi en aangespoor om binne die beskerming van die leër en sy 

versterkings te kom. Maar hulle het geweier om hul getuienis te laat vaar 

deur enige sodanige vertroue op die arm van vlees uit te spreek. Hulle was 

gevolglik blootgestel aan die aanval van elke swerwende horde krygers op 

daardie deel van die grens.  

Eendag, terwyl hulle in stille toewyding in hul onverfynde 

vergaderplek gesit het, het 'n groep Indiane skielik die plek genader, geverf 

en gewapen vir aanval. Hulle het heen en weer by die oop deur van die huis 

geloop en nuuskierig binne en rondom die gebou gekyk, totdat hulle die stil 

aanbidders voldoende verken het, uiteindelik eerbiedig binnegegaan en by 

hulle aangesluit het. Hulle is deur die hoof van die vergadering met die 

uitgestrekte hand van vrede verwelkom en na die sitplekke gewys wat die 

huis gebied het, wat hulle in eerbiedige stilte beset het totdat die 

vergadering rustig ontbind is. Hulle is toe deur die leier van die Genootskap 

na een van die naaste wonings genooi en gasvry verfris.  

Met hulle vertrek het die Indiaanse hoofman sy gasheer opsy geneem 

en hom en sy mense volkome veiligheid belowe teen al die plunderinge van 

die rooi Indiane. Hy het gesê: “Wanneer die Indiane na hierdie plek kom, 

was die Indiaan van plan om elke witman wat hy teëgekom het, met 'n 

tomahawk te slaan. Maar toe die Indiaan 'n witman sonder gewere, sonder 

gevegswapens, so stil, so vreedsaam, aanbiddend tot die Groot Gees, vind, 

sê die Groot Gees in die Indiaan se hart – moenie hulle seermaak nie, 

moenie hulle seermaak nie!”  

Met dit gesê, het hy 'n laaste vriendelike handdruk gegee en saam 

met sy volgelinge weggehardloop om daardie soort wit man te vind wie se 

vertroue in dodelike wapens vernietiging uitgelok het.  

 

Die Christelike dorp in Tirol 
 

 Die volgende is 'n pragtige uittreksel uit een van Lydia Maria Child se 

briewe aan die Boston Courier. Ek beveel dit nie net aan vir 'n aangename 

leeservaring nie, wat dit verseker sal ontvang, maar ook vir 'n baie ernstige 

oorweging:  

“Vandag is Kersfees. Van Oos tot Wes, van Noord tot Suid, sing mense 

lofliedere aan die veragde Nasarener, en kniel in aanbidding voor sy kruis. 



37 
 

Hoe pragtig is hierdie universele huldeblyk aan die beginsel van liefde – 

daardie fyn beginsel van die heelal, die diepste middelpunt van die 

Christendom. Dit is die goddelike idee wat dit van alle ander godsdienste 

onderskei, en tog die idee waarin Christelike nasies so min geloof toon, dat 

'n mens sou dink dat hulle net by daardie evangelie sweer wat sê: ‘Sweer 

glad nie.’ 

“Eeue het verbygegaan, en deur oneindige konflik het ons ‘ons kort 

dag ingelui’; en is daar vrede en welwillendheid onder mense? Opregte 

geloof in die woorde van Jesus sou binnekort die profesie vervul waaroor die 

engele gesing het. Maar die wêreld hou vol om te sê: ‘Hierdie leerstelling 

van ongekwalifiseerde vergifnis en volmaakte liefde, hoewel pragtig en 

heilig, kan nie nou in die praktyk toegepas word nie; mense is nie daarvoor 

voorbereid nie.’ Dieselfde gees sê: ‘Dit sou nie veilig wees om slawe te bevry 

nie; hulle moet eers vir vryheid toegerus word.’ Asof slawerny ooit mense 

vir vryheid geskik kon maak, of oorlog ooit die nasies in vrede kon lei! Tog 

lag mense wat hierdie verskonings ernstig uitspreek vir die oppervlakkige 

humor van daardie skugter moeder, wat verklaar het dat haar seun nooit in 

die water moes waag totdat hy leer swem het nie.  

“Diegene wat dit gewaag het om die beginsels van vrede te vertrou, 

het dit altyd volkome veilig gevind. Dit kan nooit anders bewys word as dit 

vergesél word met die verklaring dat so 'n koers die gevolg is van Christelike 

beginsels en 'n uitermate vriendelikheid teenoor die mensdom nie. Wie het 

minder geneig gelyk om so 'n standpunt te verstaan as die Indiane van 

Noord-Amerika? Tog, hoe geredelik het hulle hul tomahawks en skalpmesse 

aan die voete van William Penn neergelê! Met watter nederige hartseer het 

hulle om verskoning gevra vir die doodmaak van die enigste drie Kwakers 

wat hulle ooit aangeval het! ‘Die manne het wapens gedra,’ het hulle gesê, 

‘en daarom het ons nie geweet hulle was nie vegters nie. Ons het gedink 

hulle het voorgegee dat hulle Kwakers was, want hulle was lafaards.’ Die 

barbare van die Ooste, wat Lyman en Munson vermoor het, het dieselfde 

verskoning gemaak. ‘Hulle het wapens gedra,’ het hulle gesê, ‘en daarom 

het ons aangeneem dat hulle nie Christelike sendelinge was nie, maar 

vyande. Ons sou hulle geen skade aangedoen het as ons geweet het dat 

hulle manne van God was nie.’”  

“As 'n nasie maar net so 'n hoë wysheid kon bereik om oorlog af te 

sweer en aan die hele aarde te verkondig: ‘Ons sal nie onder enige uitlokking 

veg nie; as ander nasies enigiets teen ons het, sal ons die saak besleg deur 



38 
 

skeidsregters wat onderling gekies word;’ dink jy dat enige nasie dit sou 

waag om oorlog teen so 'n volk te voer? Nee, voorwaar, hulle sou instinktief 

skaam wees oor so 'n daad, soos mans nou skaam is om 'n vrou of 'n kind 

aan te val. Selfs al sou daar genoeg mense wees wat so 'n koers volg, sou die 

hele beskaafde wêreld hulle aanval en hulle, met algemene toestemming, as 

sluipmoordenaars en rowers brandmerk. En sluipmoordenaars sou hulle 

wees, selfs in die algemene aanvaarding van die term.  

“Ek het gelees van 'n sekere regiment wat beveel is om in 'n klein 

dorpie (in Tirol, dink ek) in te marsjeer en dit in te neem. Dit het toevallig 

gebeur dat die plek bewoon is deur 'n kolonie wat die evangelie van Christus 

geglo het en hul geloof deur werke bewys het. 'n Koerier van 'n naburige 

dorpie het hulle meegedeel dat troepe opruk om die dorp in te neem. Hulle 

het stilweg geantwoord: 'As hulle dit wil neem, moet hulle.' Soldate het gou 

ingery met vlae wat wapper, en fluite wat hul skril verset uitblaas. Hulle het 

rondgekyk vir 'n vyand en die boer by sy ploeg gesien, die smid by sy 

aambeeld, en die vroue by hul melkkarrings en spinwiele. Babas het 

geskarrel om die musiek te hoor, en seuns het uitgehardloop om die mooi 

spelers te sien, met vere en helder knope, 'die harlekyne van die 

negentiende eeu.' Natuurlik was geeneen van hulle in 'n behoorlike posisie 

om op geskiet te word nie. 'Waar is julle soldate?' het hulle gevra. 'Ons het 

geeneen nie,' was die kort antwoord. 'Maar ons het gekom om die dorp in te 

neem.' 'Wel, vriende, dit lê voor julle.' 'Maar ‘Is daar niemand hier om te veg 

nie?’ ‘Nee, ons is almal Christene.’ Hier was ’n noodgeval wat glad nie deur 

die militêre skole voorsien is nie. Dit was ’n soort weerstand wat geen koeël 

kon tref nie – ’n vesting wat perfek bombestand is. Die bevelvoerder was 

verward. ‘As daar niemand is om mee te veg nie, kan ons natuurlik nie veg 

nie,’ het hy gesê. ‘Dit is onmoontlik om so ’n dorp soos hierdie in te neem.’ 

Hy het toe beveel dat die perde omgedraai word, en die perde het die 

menslike diere uit die dorp gedra, so onskuldig as wat hulle ingekom het, 

maar miskien ietwat wyser.  

“Hierdie eksperiment op klein skaal dui aan hoe maklik dit sou wees 

om van leërs en vlote ontslae te raak as mense net geloof gehad het in die 

godsdiens waarin hulle bely het hulle glo. Toe Frankryk onlangs sy leër 

verminder het, het Engeland onmiddellik dieselfde gedoen; want die 

bestaan van een leër skep die noodsaaklikheid van 'n ander, tensy mense 

veilig in die bogenoemde bomvaste vesting gevestig is.”  

 



39 
 

Kaptein Back, die Kwakers en die Maleiers 
 

Ek sal geen verskoning vra vir die byvoeging van die volgende 

uittreksels uit 'n ander artikel deur dieselfde vrugbare en leersame pen nie.  

“Dit is 'n sending wat die moeite werd is om voor te leef, as ek die 

minste hulp kan bied om die mensdom te oortuig dat die Christelike 

leerstelling van die oorwinning oor die kwaad met die goeie, nie bloot 'n 

pragtige sentiment is, so gepas vir die godsdienstiges soos pêrels vir die 

maagd se boesem is nie, maar dat dit werklik die hoogste rede, die 

dapperste manlikheid, die mees omvattende filosofie en die wysste politieke 

ekonomie is.”  

“Die hoeveelheid bewyse dat dit so is, lyk oorvloedig genoeg om die 

oortuiging te regverdig dat 'n praktiese aanvaarding van vredesbeginsels 

altyd veilig sou wees, selfs met die barbaarsste manne en onder die mees 

desperate omstandighede, mits daar 'n kans was om dit duidelik te stel dat 

so 'n koers nie op lafhartigheid gebaseer was nie, maar op beginsel.  

“Toe Kapt. Back na die Poolstreke gegaan het op soek na sy vriend, 

Kapt. Ross, het hy met 'n groep Eskimo's te doen gekry, wat nog nooit 'n 

witman gesien het nie. Die hoofman het 'n spies opgelig om dit na die 

vreemdeling se kop te gooi; maar toe Kapt. Back kalm en ongewapen nader 

kom, het die spies geval, en die onbeskofte barbaar het die medemens, wat 

op hom vertrou het, met graagte verwelkom. As Kapt. Back die gewone 

beginsel toegepas het, dat dit nodig is om wapens in sulke noodgevalle te 

dra, sou hy waarskynlik sy eie dood en dié van sy metgeselle veroorsaak 

het.”  

Miskien die ergste toets waaraan die vredesbeginsels ooit onderwerp 

is, was in Ierland, tydens die onvergeetlike rebellie van 1798. Gedurende 

daardie verskriklike konflik was die Ierse Kwakers voortdurend tussen twee 

vure. Die Protestantse party het hulle met agterdog en afkeer bejeën omdat 

hulle geweier het om te veg of militêre belasting te betaal; en die hewige 

menigte opstandelinge het dit as voldoende rede te beskou om hulle dood 

te maak omdat hulle nie geloof in die Katolieke godsdiens sou bely of hulle 

sou help veg vir Ierse vryheid nie. Die oorwinning het tussen die twee 

strydende partye afgewissel, en soos dit gebeur in 'n burgeroorlog, het die 

oorwinnaars byna altyd onoordeelkundige verwoesting gesaai onder 

diegene wat nie onder hul vaandels gemarsjeer het nie.  



40 
 

Dit was 'n gevaarlike tyd vir alle mense, maar slegs die Kwakers was 

onderhewig aan geweervuur van beide kante af. Omdat hulle rampspoed 

voorsien het, het hulle, byna twee jaar voor die uitbreek van die oorlog, al 

hul gewere en ander wapens wat vir wild gebruik is, in die openbaar 

vernietig. Maar hierdie belofte van vreedsame bedoelings was nie 

voldoende om die regering tevrede te stel nie, wat oorlogsugtige hulp van 

hul hande benodig het. Dreigemente en beledigings is van alle oorde op 

hulle gelaai; maar hulle het standvastig by hul besluit gebly om goed te doen 

aan beide partye, en geeneen skade aan te doen nie. Hul huise was vol 

weduwees en weeskinders, met die siekes, die gewondes en die 

sterwendes, wat aan beide die lojaliste en die rebelle behoort het. Soms, 

wanneer die Katolieke opstandelinge seëvier, sou hulle baie woedend wees 

om Kwakerhuise vol Protestantse gesinne te vind. Hulle sou hul pistole rig 

en met die dood dreig as hul vyande nie onmiddellik in die straat uitgedryf 

word om vermoor te word nie. Maar die pistool het geval toe die Christen 

saggies geantwoord het: “Vriend, doen wat jy wil, ek sal jou of enige ander 

mens nie skade aandoen nie.” Selfs te midde van die wrede felheid van 'n 

burgeroorlog kon ‘n mens nie op iemand vuur wat sulke woorde gespreek 

het nie. Hulle het gesien dat dit nie lafhartigheid was nie, maar dapperheid 

wat veel hoër as hul eie was.  

By een geleentheid het 'n opstandeling gedreig om 'n Kwaker-huis af 

te brand tensy die eienaar die Protestantse vroue en kinders wat daar 

skuiling gesoek het, verdryf. “Ek kan dit nie help nie,” antwoord die Vriend, 

“solank ek 'n huis het, sal ek dit oopstel om die hulpeloses en bedroefdes te 

help, of hulle nou aan jou geledere behoort, of dié van jou vyande. As my 

huis afgebrand word, moet ek saam met hulle verdryf word en hul lyding 

deel.” Die vegter het weggegaan en die Christen geen skade aangedoen nie.  

Die Protestantse party het die Kwaker-skoolmeester van Ballitore 

gegryp en gesê dat hulle geen rede kon sien waarom hy in stilte tuis moes 

bly terwyl hulle verplig was om sy eiendom te verdedig nie. “Vriende, ek het 

geen man gevra om vir my te veg nie,” het die skoolmeester geantwoord. 

Maar hulle het hom saamgesleep en gesweer dat hy ten minste ’n koeël 

moes keer. Sy huis en skoolgebou was vol vroue en kinders wat daar skuiling 

gesoek het, want dit was ’n leersame feit, dwarsdeur hierdie bloedige stryd, 

dat die huise van die manne van vrede die enigste plekke van veiligheid was. 

Sommige van die vroue het die soldate gevolg en hulle gesmeek om nie hul 

vriend en beskermer weg te neem nie, 'n man wat meer op die siekes en 



41 
 

hongeriges bestee het as ander aan wapens en ammunisie. Die 

skoolmeester het gesê: “Moenie ontsteld wees nie, my vriende. Ek vergewe 

hierdie bure; want wat hulle doen, doen hulle in onkunde oor my beginsels 

en gevoelens. Hulle mag my lewe neem, maar hulle kan my nie dwing om 

een van my medemense leed aan te doen nie.” Soos die Katolieke gedoen 

het, so ook die Protestante; hulle het weggegaan en die man van vrede 

veilig in sy goddelike wapenrusting gelaat.  

Die vlamme van onverdraagsaamheid is natuurlik deur burgeroorlog 

aangewakker. By een geleentheid het die opstandelinge 'n welgestelde ou 

Kwaker, in baie swak gesondheid, gegryp en gedreig om hom te skiet as hy 

nie saam met hulle na 'n Katolieke priester sou gaan om gedoop te word nie. 

Hulle het hom nie ver gelei nie, voordat hy van uiterste swakheid 

ineengesak het nie. “Wat sê julle van ons voorstel?” het een van die soldate 

gevra terwyl hy sy geweer betekenisvol gerig het. Die ou man het stil 

geantwoord: “As jy toegelaat word om my lewe te neem, hoop ek dat ons 

Hemelse Vader jou sal vergewe.” Die opstandelinge het 'n paar oomblikke 

met mekaar gepraat en toe weggegaan, ingehou deur 'n mag wat hulle nie 

verstaan het nie.  

Dade van vriendelikheid het die invloed van sagte woorde versterk. 

Die offisiere en soldate van beide partye het 'n sterwende broer gehad wat 

deur die Kwakers versorg is, of 'n honger moeder wat gevoed is, of 'n paar 

verlate kleintjies wat gekoester is. Watter party ook al seëvierend 'n dorp 

binnegemarsjeer het, die uitroep was: “Spaar die Kwakers! Hulle het aan 

almal goed gedoen en niemand kwaad gedoen nie.” Terwyl vlamme gewoed 

het en bloed in alle rigtings gevloei het, het die huise van die vredemakers 

ongedeerd gestaan.  

Daar is 'n gebeurtenis wat die moeite werd is om te noem dat, tydens 

die hewige en verskriklike stryd, selfs in distrikte waar die Kwakers die 

meeste was, een van hul gemeenskap 'n offer moes bring. Daardie een was 

'n jong man wat, omdat hy bang was om vredesbeginsels te vertrou, 'n 

militêre uniform aangetrek en na die garnisoen gegaan het vir beskerming. 

Die garnisoen is deur die opstandelinge oorrompel, en hy is doodgemaak. 

“Sy kleredrag en wapens het die taal van vyandigheid gepraat,” sê die 

historikus, “en het dit dus uitgelok.” 

'n Paar jaar gelede het ek 'n bejaarde man in die Hartford-trein 

ontmoet, wie se gesprek my laat nadink het oor die laagheid en 

ongeregtigheid wat dikwels agter die skynbare glorie van oorlog versteek 



42 
 

word. Die duim van sy regterhand het afgehang, asof dit aan 'n draadjie 

hang, en sommige van die passasiers het die oorsaak gevra. “'n Maleise vrou 

het die spier met haar mes gesny,” was die antwoord.  

“’n Maleise vrou!” het hulle uitgeroep. “Hoe het jy met ’n vrou 

baklei?”  

“Ek het nie geweet sy is ’n vrou nie, want daar trek hulle almal 

dieselfde aan,” het hy gesê. “Ek was aan boord van die Amerikaanse skip 

Potomac, toe dit uitgestuur is om die Maleiers te bestraf vir die moord op 

die bemanning van ’n Salem-skip. Ons het een van hulle forte aangeval en 

sowat tweehonderd of meer doodgemaak. Baie van hulle was vroue, en ek 

kan jou vertel, die Maleiervroue is net sulke goeie vegters as die mans.”  

Nadat hy verskeie vrae oor die konflik beantwoord het, was hy 'n 

oomblik stil en het toe met 'n sug bygevoeg: “Ag, dit was 'n slegte saak. Ek 

hou nie daarvan om dit te onthou nie; ek wens ek het nooit iets daarmee te 

doen gehad nie. Ek was van my jeug af 'n seeman en ek ken die Maleiers 

goed. Hulle is 'n dapper en eerlike volk. Behandel hulle regverdig, en hulle 

sal jou goed behandel en hulle kan met ontelbare goud vertrou word. Die 

Amerikaners was te blameer in daardie saak. Die waarheid is dat Christelike 

nasies oor die algemeen in die begin te blameer is vir al die probleme met 

minder beskaafde mense. 'n Salem-skip het na Malakka gegaan om vir peper 

handel te dryf. Hulle het ooreengekom om die inboorlinge 'n vasgestelde 

vergoeding te gee wanneer 'n sekere aantal maatstawwe vol peper 

afgelewer word.”  

“Mans, vroue en kinders was besig om peper te pluk en dit aan boord 

te bring. Die Kaptein het voorgestel dat die matrose aan wal moes gaan en 

hulle moes help; en die inboorlinge het ingestem, met die mees vertrouende 

goedhartigheid. Die matrose is opdrag gegee om tot die aand te pluk, en 

dan die mandjies vol peper rondom die bosse te los, met die 

verstandhouding dat hulle die oggend deur die inboorlinge aan boord 

gebring sou word. Hulle het dit gedoen sonder om enige onraad te vermoed. 

Maar gedurende die nag is die mandjies almal weggevoer, en die skip het 

weggeseil, wat die Maleiers onbetaald gelaat het vir hul waardevolle vrag. 

Dit het natuurlik groot verontwaardiging gewek, en hulle het luide klagtes by 

die bevelvoerder van die volgende Amerikaanse skip wat by daardie kus 

aangekom het, ingedien. In ‘n antwoord op 'n eis van regstelling van die 

regering, is hulle verseker dat die saak verteenwoordig sou word, en die 

onreg herstel sou word. Maar 'Yankee-cuteness' om 'n paar barbare te 



43 
 

bedrieg, was nie ongewoon genoeg om ‘n groot opskudding te veroorsaak 

nie, en die saak is gou vergeet. 'n Ruk later het 'n ander Kaptein van 'n 

Salem-skip 'n soortgelyke truuk gespeel, en 'n nog groter hoeveelheid 

gesteelde peper weggevoer. Die Maleiers, onmeetlik geïrriteerd, het die reg 

in eie hande geneem, en 'n Amerikaanse bemanning vermoor wat in daardie 

tyd daar geland het. Die Amerikaanse skip Potomac is uitgestuur om hulle 

vir die gruweldaad te straf; en, soos ek vertel het, het ons sowat 

tweehonderd mans en vroue doodgemaak. Ek dink soms dat ons vergelding 

nie meer rasioneel of meer soos Christene was as hulle s'n nie.”  

“Sal jy asseblief vir my sê,” het ek gevra, “watter soort wraak is 

Christelik?”  

Hy het gehuiwer en gesê dat dit 'n moeilike vraag sou wees om te 

beantwoord. “Ek het nooit aangenaam gevoel oor daardie geleentheid nie,” 

het hy voortgegaan. “Ek sou haar nie doodgemaak het as ek geweet het sy 

was 'n vrou nie.”  

Ek het gevra hoekom hy meer spyt voel oor die moord op 'n vrou as 

oor die moord op 'n man.  

“Ek weet self nie hoekom nie,” antwoord hy. “Ek dink nie ek sou nie, 

as dit 'n algemene ding was vir vroue om te veg. Maar ons is gewoond 

daaraan om te dink dat hulle hulself nie kan verdedig nie; en daar is iets in 

elke menslike hart wat 'n man onwillig maak om terug te veg. Dit lyk 

gemeen en lafhartig, en 'n mens kan homself nie daartoe dryf nie.”  

“As een nasie dan nie wou veg nie, kon ’n ander nie,” het ek gesê. 

“Wat as ’n nasie, in plaas van ’n individu, so ’n beroep sou doen op die 

manlike gevoel wat jy sê inherent in die hart is?”  

“Ek glo ander nasies sou skaam wees om haar aan te val,” het hy 

geantwoord. “Dit sou al die glorie en opwinding van oorlog wegneem, en die 

gehardste soldaat sou daarvoor terugdeins, asof van koelbloedige moord.”  

“So ’n vredesinstelling sou beide ekonomies en pragtig wees,” het ek 

geantwoord; en so het ons uitmekaar gegaan.  

 

Jonathan Dymond – Kolonie van Pennsilvanië 
 

 Voordat ek klaarmaak, sal ek my lesers opbou deur hierdie hoofstuk 

af te sluit met 'n ietwat uitgebreide uittreksel uit die verhale van Jonathan 

Dymond. Dit kom uit ‘n deel van sy derde verhaal, getiteld The Probable 



44 
 

Practical Effects of Adhering to the Moral Law in Respect to War. Dit is uiters 

relevant, duidelik en oortuigend. Hy sê:  

“Dit moet nooit vergeet word dat ons oënskynlike belange in die 

huidige lewe soms, in die ekonomie van God, ondergeskik gestel word aan 

ons belange in die toekoms nie. Tog, selfs met verwysing na die huidige 

toestand van bestaan, glo ek dat ons sal vind dat die getuienis van ervaring 

is dat verdraagsaamheid die bevorderlikste is vir ons belange. Daar is 

praktiese waarheid in die posisie dat, ‘As die HERE behae het in die weë van 

‘n man, dan laat Hy selfs sy vyande met hom vrede hou.’  

“Die leser van die Amerikaanse geskiedenis sal onthou dat aan die 

begin van die vorige eeu 'n onverskillige en uiters verskriklike oorlog deur 

die inboorlinge teen die Europese setlaars gevoer is; 'n oorlog wat uitgelok is 

– soos sulke oorloë amper altyd oorspronklik was – deur die skade en 

geweld van die (nominale) Christene. Die wyse van vernietiging was 

geheimhouding, met skielike aanvalle. Die barbare het soms diegene wat in 

die omgewing was,  ingewag op die hoofweë of in die velde, en hulle sonder 

waarskuwing geskiet, en soms het hulle die Europeërs in hul huise aangeval, 

'sommige afgeslag en ander se breine uitgeslaan.' Vanuit hierdie verskriklike 

oorlogvoering het die inwoners veiligheid gesoek deur hul huise te verlaat 

en hulle na versterkte plekke of na die omgewing van garnisoene terug te 

trek; en diegene wat noodgedwonge steeds gedwing is om buite die perke 

van sulke beskerming te beweeg, het hulself van wapens voorsien vir 

verdediging. Maar te midde van hierdie verskriklike verlatenheid en 

universele terreur, was die Genootskap van Vriende [Kwakers], wat 'n 

aansienlike deel van die hele bevolking was, standvastig aan hul beginsels. 

Hulle wou hulle nie na garnisoene terugtrek of hulself van wapens voorsien 

nie. Hulle het openlik in die platteland gebly, terwyl die res na forte gevlug 

het. Hulle het steeds hul beroepe in die lande of by hul huise voortgesit, 

sonder 'n wapen vir uittarting of verdediging. En wat was hul lot? Hulle het 

in veiligheid en stilte gewoon. Die woning wat vir sy gewapende buurman 

die toneel van moord en van die slagmes was, was vir die ongewapende 

Kwaker 'n plek van veiligheid en vrede. 

“Drie van die Genootskap is egter doodgemaak. En wie was hulle? 

Hulle al drie het hul beginsels laat vaar. Twee van hierdie slagoffers was 

mans wat, in die eenvoudige taal van die verteller, ‘gewoonlik sonder 

wapens na hul arbeid gegaan het, en op die Almagtige vertrou het, en op sy 

voorsienigheid staatgemaak het om hulle te beskerm (dit was hul beginsel 



45 
 

om nie oorlogswapens te gebruik om ander aanstoot te gee of hulself te 

verdedig nie), maar 'n gees van wantroue het in hul gedagtes geheers, hulle 

het oorlogswapens geneem om hulself te verdedig, en die Indiane wat hulle 

verskeie kere daarsonder gesien het, het hulle met rus gelaat en gesê dat 

hulle vreedsame manne was en niemand seergemaak het nie, daarom sou 

hulle hulle nie seermaak nie – noudat hulle gewere het, en gelyk het of hulle 

die Indiane wou doodmaak, het die Indiane die mans doodgeskiet. Die derde 

wie se lewe opgeoffer is, was 'n vrou, ‘wat in haar woning gebly het’, wat nie 

gedink het dat sy geregverdig was om ‘na 'n versterkte plek vir veiligheid’ te 

gaan nie, nie sy, haar seun of dogter, of om die kleintjies daarheen te neem 

nie; maar die arme vrou het na 'n rukkie 'n slaafse vrees begin inlaat en haar 

kinders aangeraai om saam met haar te gaan na 'n fort nie ver van hul 

woning af nie. Sy het gegaan; en kort daarna ‘het die bloedige, wrede 

Indiane langs die pad gelê en haar doodgemaak.’  

“Die lot van die Kwakers tydens die rebellie in Ierland was amper 

soortgelyk. Dit is welbekend dat die tyd van die Rebellie 'n tyd was – nie net 

van openlike oorlog nie, maar ook van koelbloedige moord – van die uiterste 

onverdraagsome woede en die uiterste wraaksug. Tog was die Kwakers 

behoue, selfs deur 'n spreekwoord: wanneer vreemdelinge deur strate van 

ruïne geloop het en 'n huis ongedeerd en alleen sien staan het, het hulle 

soms daarna gewys en gesê: ‘Dit is ongetwyfeld die huis van 'n Kwaker.’ Die 

bewaring wat hierdie mense ervaar het, was so volledig dat hulle in 'n 

amptelike dokument van die Genootskap sê: ‘Geen lid van ons Genootskap 

het omgekom nie behalwe een jongman; en daardie jongman het 

voorgeskrewe uniform en wapens opgeneem.’ ”  

“Dit is nutteloos om te sê, in teenstelling met die bewyse van hierdie 

feite, dat hulle 'n uitsondering op 'n algemene reël vorm. Die uitsondering 

op die reël bestaan in die uitvoering van die eksperiment om nie-weerstand 

te toets, nie in die sukses daarvan nie. Dit is ook nutteloos om te sê dat die 

barbare van Amerika, of die desperado's van Ierland, die Kwakers gespaar 

het omdat hulle voorheen bekend was as 'n volk wat nie ander opstook nie, 

of omdat die Kwakers voorheen die teenstanders se liefde deur 

verdraagsaamheid of goeie dienste verkry het. Ons erken dit alles; dit is juis 

die argument wat ons handhaaf. Ons sê dat 'n eenvormige, onwrikbare 

agting vir die vreedsame verpligtinge van die Christendom die beskerming 

word van diegene wat dit beoefen. Ons waag om te beweer dat geen rede 

hoegenaamd gegee kan word waarom die goeie lot van die Kwakers nie die 



46 
 

lot van almal sou wees wat hul gedrag sou aanneem nie. Geen rede kan 

verstrek word waarom, as hul getalle tienvoudig of honderdvoudig 

vermenigvuldig was, hulle nie almal bewaar sou gewees het nie. As daar so 

'n rede is, laat ons dit aanhoor. Die Amerikaanse en Ierse Kwakers was, vir 

die res van die gemeenskap, wat een nasie kan doen aan 'n kontinent. En 

ons moet van die voorstaander van oorlog vereis om 'n rede te gee (en dit is 

nog nooit gegee nie) om te glo dat, indien individue wat aan vernietiging 

blootgestel is, behoue gebly het, dan sal 'n nasie wat aan vernietiging 

blootgestel is, vernietig word.  

Ons sê egter nie dat as 'n volk, in die gebruiklike toestand van 

menslike hartstogte, deur 'n indringer-nasie aangeval sou word, en skielik 

sou kies om te verklaar dat hulle nou wil kyk of die Voorsienigheid hulle dalk 

sou beskerm nie – van so 'n volk sê ons nie dat hulle beskerming sou ervaar 

nie, en dat geeneen van hulle doodgemaak sou word nie. Maar ons sê dat 

die bewys van ervaring is dat 'n volk wat gewoond is aan die verpligtinge van 

die Christendom in hul gedrag teenoor ander mense en wat standvastig 

weier, deur watter gevolge ook al, om aan dade van vyandigheid deel te 

neem, beskerming in hul vreedsaamheid sal ervaar. En dit maak geen verskil 

op die argument saak of daardie beskerming verwys na die onmiddellike 

agent van Voorsienigheid, of op die invloed van nie-weerstandbiedende 

gedrag op die denke van mense nie.”  

Dit was die ervaring van dié wat nie aanstoot neem nie, en wat nie 

weerstand bied nie, in die lewe van individue. 'n Nasionale voorbeeld van 'n 

weiering om wapens te dra, is slegs een keer aan die wêreld getoon; maar 

daardie een voorbeeld toon bewyse ten gunste van ons argument, sover die 

politieke omstandighede dit in staat gestel het om alles te bewys wat die 

mensdom kon begeer en alles wat skeptisisme kon eis.  

 

Die Kolonie van Pennsilvanië 
 

“Dit was,” sê hy, “die gewone praktyk van diegene wat verafgeleë 

lande gekoloniseer het, om voet aan wal te sit; en om dit dan met die 

swaard te handhaaf. Een van die eerste doelwitte was om 'n fort te bou en 

'n weermag op die been te kry. Die avonturiërs het soldate geword, en die 

kolonie was 'n garnisoen. Pennsilvanië is egter gekoloniseer deur manne wat 

geglo het dat oorlog absoluut onversoenbaar was met die Christendom, en 

hulle het dus besluit het om dit nie te doen nie. Omdat hulle besluit het om 



47 
 

nie te veg nie, het hulle geen soldate onderhou en geen wapens besit nie. 

Hulle het hulself gevestig in 'n land wat omring was deur barbare, en deur 

barbare wat geweet het hulle was ongewapen.  

“As gemak van verowering, of onvermoë om te verdedig, hulle aan 

verontwaardiging kon onderwerp, sou die Pennsilvaniërs dalk die 

onderwerp van grappe oor geweld gewees het. Plunderaars kon hulle 

sonder vergelding beroof het, en leërs kon hulle sonder weerstand uitgewis 

het. As hulle nie 'n versoeking tot verontwaardiging gegee het nie, kon geen 

versoeking gegee word nie. Maar dit was mense wat hul land in veiligheid 

besit het, terwyl diegene rondom hulle gebewe het van vrees vir hul 

bestaan. Hulle s'n was 'n land van vrede, terwyl al die ander in ‘n land van 

oorlog gewoon het. Die gevolgtrekking is onvermydelik, hoewel dit 

buitengewoon is; hulle het geen wapens nodig gehad nie, want hulle wou 

dit nie gebruik nie.”  

“Hierdie Indiane was gereed genoeg om gruweldade in ander state te 

pleeg, en het hulle dikwels met verwoesting en uitwissing besoek; met 

daardie soort verwoesting en daardie soort uitwissing wat verwag kan word 

van manne wat die beskawing nie van wreedheid teruggeëis het nie, en wat 

godsdiens nie tot verdraagsaamheid gedryf het nie. ‘Maar wat ook al die 

rusies van die Indiane in Pennsilvanië met ander was, hulle het die gebiede 

van William Penn eenvormig gerespekteer en daarby gehou, aangesien dit 

heilig was. Die Pennsilvaniërs het nooit 'n man, vrou of kind deur die Indiane 

verloor nie; wat nóg die kolonie Maryland nóg dié van Virginia kon sê, net so 

min as die groot kolonie New England.’  

“Die veiligheid en stilte in Pennsilvanië was nie 'n kortstondige vryheid 

van oorlog nie, soos wat toevallig met enige nasie kan gebeur nie. Sy het dit 

‘vir meer as sewentig jaar’ geniet, en ‘het saam met ses Indiaanse nasies 

bestaan, sonder enige burgermag as verdediging’ ” 

“Ek staan in verwondering dat hierdie mense nie gepla was nie, dat 

hul veiligheid buitengewoon en ongeëwenaard was. Daar is iets uiters edel 

in hierdie vertroue in die Oppermag se Beskermering, in hierdie algehele 

uitsluiting van ‘slaafse vrees’, in hierdie vrywillige opgee van die middele tot 

beskadiging of verdediging, dat ek nie verwonder staan dat selfs wreedheid 

deur sulke deug ontwapen kan word nie. 'n Volk wat oor die algemeen  

sonder wapens leef te midde van nasies van krygers! Wie sou 'n volk soos 

hierdie aanval? Daar is min manne so afgesonder, dat hulle nie sulke 

https://en.wikipedia.org/wiki/William_Penn


48 
 

vertroue respekteer nie. Dit is slegs 'n eienaardige en ongewone intensiteit 

van boosheid wat dit nie sou erken nie. 

“En wanneer is die veiligheid van Pennsilvanië verlore en die vrede 

daarvan vernietig? Toe die manne wat die raadgewing daarvan gelei het en 

wat nie aan oorlog wou deelneem nie, in die wetgewing uitgestem is; toe 

diegene wat aangeneem het dat daar groter veiligheid in die swaard as in 

die Christendom was, die oorheersende bestuur geword het. Van daardie 

uur af het die Pennsilvaniërs hul vertroue in Christelike beginsels oorgedra 

na 'n vertroue in wapens; en van daardie uur af tot die hede was hulle 

onderworpe aan oorlog.”  

“Daar is die bewys van 'n nasionale voorbeeld, van die gevolge van 'n 

nastrewing van die Christelike beleid met betrekking tot oorlog. Hier is 

mense wat absoluut geweier het om te veg, en wat hulself onbekwaam 

gemaak het vir weerstand deur te weier om wapens te besit; en dit was die 

mense wie se land, te midde van omringende verwoesting en uitwissing, 

gekies is as 'n land van veiligheid en vrede. Die enigste nasionale 

geleentheid wat die deug van die Christelike wêreld ons gebied het om die 

veiligheid van vertroue op God as verdediging te verseker, het bepaal dat dit 

veilig is.” 

 

In sy boek opper Ballou besware wat hy dink iemand mag hê, en spreek dit 

dan aan. Een beswaar wat hy hier inbring, is dat iemand dalk sou sê dat in 

tye van krisis die buitengewone moontlik is. Maar Ballou verwerp dit. Hy 

maak die belangrike punt dat ons dikwels regerings en instellings blameer 

vir hul ongeregtighede, maar dit is gewone dade van die alledaagse wat 

bydra tot die wanpraktyke van die groter liggaam. Hieronder is ook die 

voorbeeld wat my miskien die meeste van almal getref het, oor die 

Christelike slaaf. 

 

Gaan pleit om toegeeflikheid vir oortreding van die Tien Gebooie in klein 
sake te pleeg. Pleit hoe moeilik dit, in die alledaagse lewe, is om nie 'n bietjie te 
lieg, 'n bietjie te mislei, 'n bietjie te bedrieg, 'n bietjie af te pers, jou naaste 'n 
bietjie te haat, 'n bietjie te steel, 'n bietjie moorddadig op te tree, 'n bietjie 
afgodsdiens te beoefen en 'n bietjie wellustig te wees nie. Kry jou toegeeflikheid 
uit die Hemel vir dit alles, en dan sal 'n toegeeflikheid ongetwyfeld nie 
teruggehou word om 'n bietjie skade met skade te weerstaan nie, en om 'n 
bietjie kwaad vir kwaad te vergeld in gewone sake nie. Tot dit gebeur moet die 



49 
 

wet en standaard van geregtigheid nie verslap word om by menslike gerief te 
pas nie. Plig moet sonder versuim aangedring word, en wie ook al swakheid, 
onvolmaaktheid, broosheid of sonde toon, moet die skaamte en veroordeling 
dra. 

Dit is in hierdie klein sake dat elke deug sy grootste verraad ly. 'n 
Aanhoudende drup slyt die hardste klip. 'n Aanhoudende gewetenloosheid in 
klein dingetjies ondermyn alle morele beginsels. Die oseaan bestaan uit 
druppels. Geregtigheid is 'n samevoeging van die klein dingetjies van die lewe. 
Hy wat gewoonlik in klein sake ontrou is, kan nie in groot sake vertrou word nie. 
Hy mag dalk, of dalk nie, reg doen. 'n Hoofrede waarom openbare instellings, 
wette en maatreëls so afstootlik is vir geregtigheid en menslikheid, is dat die 
individuele gewetes van die mense, in die klein sake van die gewone lewe, 
gewoonlik gewetenloos is. As daar dan hoegenaamd op nie-weerstand 
aangedring moet word, as 'n plig, moet daarop aangedring word in klein sake 
sowel as groot sake. 

En na alles wat gesê kan word oor die moeilikheid om dit te beoefen, 
weet ons dat dit al beoefen is en beoefen kan word. Niks ontbreek nie, behalwe 
die wil om te probeer. Ek sal by die talle illustrasies wat reeds gegee is, 'n paar 
ander voeg wat hoofsaaklik verband hou met individuele sake en die 
sogenaamde klein sake van die lewe. 

 

Die onheilige vloeker bestraf en onderdruk 
 

Mnr. Deering, 'n Puriteinse predikant, was eens by 'n openbare ete en 'n 
dapper jongman het aan die oorkant van die tafel gesit. Hy het, benewens ander 
ydele praatjies, ook in onheilige vloektaal uitgebars, waarvoor mnr. Deering hom 
ernstig en skerp tereggewys het. Die jongman, wat dit as 'n belediging beskou 
het, het onmiddellik 'n glas bier in sy gesig gegooi. Mnr. Deering het geen notisie 
van die belediging geneem nie; maar het sy gesig afgevee en soos voorheen 
aangehou eet. Die jong heer het kort daarna sy onheilige gesprek hervat, en 
mnr. Deering het hom soos voorheen tereggewys – waarop hy, maar met meer 
woede en geweld, nog 'n glas bier in sy gesig gegooi het. Mnr. Deering het 
onbeweeg voortgegaan en steeds sy ywer vir die eer van God getoon deur die 
belediging met Christelike sagmoedigheid en nederige stilte te verduur. Dit het 
die jong heer so verbaas dat hy van die tafel af opgestaan het, op sy knieë geval 
het en mnr. Deering om verskoning gevra het, en verklaar dat as enige van die 
geselskap hom soortgelyke beledigings sou aandoen, hy hulle met sy swaard sou 
steek. Hier is die Nuwe-Testamentiese leuse prakties bevestig: “Laat jou nie deur 
die kwaad oorwin nie, maar oorwin die kwaad deur die goeie.” – Rom. 12:21. 



50 
 

 
Die Christenslaaf en sy vyand 

 
Die volgende is in die London Christian Observer vir die eerste keer 

gepubliseer: 
'n Slaaf in een van die Wes-Indiese Eilande, wat oorspronklik van Afrika 

gekom het, nadat hy onder die invloed van godsdiensonderrig gebring is, het 
besonder waardevol vir sy eienaar geword vanweë sy integriteit en algemene 
goeie gedrag. Na 'n rukkie het sy meester hom tot 'n belangrike posisie in die 
bestuur van sy boedel verhef, en by een geleentheid, omdat hy twintig 
bykomende slawe wou koop, het hy hom aangestel om die keuses te doen en 
hom opdrag gegee om die sterkes te kies wat waarskynlik goeie werkers sou 
maak.  

Die man het na die slawemark gegaan en sy ondersoek begin. Hy het die 
menigte wat te koop aangebied is, nie te lank dopgehou nie, voordat sy oog 'n 
ou afgeleefde slaaf gevang het. Hy het vir sy meester gesê dat hy een moes 
wees. Die arme kêrel het gesmeek dat hy toegegee kon word. Die handelaar het 
opmerk dat, as hulle op die punt staan om twintig te koop, hy daardie man in die 
koop sou gee as deel van die transaksie. Die aankoop is gevolglik gemaak en die 
slawe is na die plantasie van hul meester geneem; maar aan niemand anders het 
die bestuurder soveel aandag en sorg getoon as wat hy aan die arme ou 
afgeleefde Afrikaan gedoen het nie. Hy het hom na sy eie woning geneem en 
hom op sy eie bed neergelê; hy het hom aan sy eie tafel gevoed en hom uit sy 
eie beker laat drink; toe hy koud was, het hy hom in die sonskyn gesit; en toe hy 
warm was, het hy hom onder die skaduwee van die kokosneutboom gesit.  

Verstom oor die aandag wat hierdie betroubare slaaf aan 'n medeslaaf 
bewys het, het sy meester hom daaroor uitgevra. Hy het gesê: “Jy het ‘n spesiale 
rede waarom jy soveel belangstelling in die ou man toon. Is hy 'n familielid van 
jou, miskien jou vader?” 

“Nee, Meneer,” antwoord die arme kêrel, “hy is nie my vader nie.”  
“Is hy dan ’n ouer broer?” “Nee, Meneer, hy is nie my broer nie!”  
“Is hy dan ’n oom, of ’n ander familielid?” “Nee, Meneer, hy is glad nie 

my familie nie, en ook nie my vriend nie!”  
“Dan,” vra die meester, “waarom wek hy jou belangstelling op?” 
“Hy is my vyand, Meneer,” antwoord die slaaf. “Hy het my aan die 

slawehandelaar verkoop, en my Bybel sê vir my wanneer my vyand honger is, 
gee hom kos, en wanneer hy dors is, gee hom water.” 
 

 



51 
 

Henry C. Wright en Sy Aanvaller 
 
Die volgende voorval in die lewe van Henry C. Wright toon sy 
bewonderenswaardige konsekwentheid en die heilsame invloed van nie-
weerstand op die oortreder. Hy was in 'n hotel in Philadelphia en het daar 'n 
gesprek oor nie-weerstand gevoer. 'n Offisier wat teenwoordig was, het 
woedend geword en hom geslaan. Mnr. Wright het geen notisie van die 
aanranding geneem nie, maar het met sy opmerkings voortgegaan. Binne 'n paar 
oomblikke het die offisier hom weer geslaan. Vriend Wright het steeds sy kalmte 
behou en die gesprek voortgesit. Sy aanvaller het hom 'n derde keer geslaan en 
hom amper neergevel. Hy het homself opgerig, alhoewel hy erg beseer was deur 
die houe van sy teenstander, hom aan die hand geneem en gesê: “Ek voel geen 
onvriendelikheid teenoor jou nie en hoop om jou gou by my huis te sien.” Hy het 
toe die geselskap verlaat en huis toe teruggekeer.  

Mnr. Wright het sy aanvaller baie gouer gesien as wat hy verwag het, 
want hy is die volgende oggend met dagbreek besoek deur dieselfde man wat 
hom die vorige aand geslaan het. Hy het uitgeroep toe hy die huis binnegaan: 
“Kan u my vergewe? Ek was die hele nag in lyding. Ek het gedink u sou 
terugslaan, anders sou ek u nooit geslaan het nie.”  

 
“Hy wat stadig is om toornig te word, is beter as 'n held; en hy wat sy 

gees beheers, as een wat 'n stad inneem.” – McCree. 
 
“Hy wat, onwrikbaar en sonder 'n gekreun 
Die eerste wond dra, kan die hele stryd voltooi 
Met blote dapper stilte, en as oorwinnaar uittree.” 
– Watts. 

Die Oorwinnende Klein Seun 
 

Ek het die volgende staaltjie van 'n ware heer gehoor. 'n Seun in 
Connecticut, met 'n merkwaardig ernstige gemoed en goeie gewoontes, was 
gewoon in diens van 'n werktuigkundige se werkswinkel waar byna al die 
werkers verslaaf was aan die algemene gebruik van bedwelmende drank. Die 
seun het matigheidsbeginsels aangeleer, en hoewel hy dikwels genooi is, kon hy 
nooit oorreed word om met enige van die werkswinkel se personeel deel te 
neem nie. Uiteindelik het sy onderwyser in die Sondagskool, in 'n gesprek oor 
sekere tekste uit die Skrif oor nie-waarstand, sy gedagtes oor daardie onderwerp 
aangewakker, en hy het baie pligsgetrou sy vasberadenheid verklaar om in 
ooreenstemming met hierdie groot Christelike leerstelling te probeer leef.  



52 
 

Drie of vier van die harder drinkers in die winkel, ietwat geprikkel deur 
sulke ouderwetse vroomheid en noukeurigheid van gewete, het besluit om die 
seun te verneder, of ten minste sy nuwe idees op die proef te stel. Hulle het 
besluit om op een of ander manier 'n sopie rum in sy keel af te dwing. Hulle het 
'n geleentheid aangegryp toe hy alleen in die winkel saam met hulle gelaat is, en 
hom genooi om te drink. Hy het geweier. Toe het hulle hom gesê hulle gaan hom 
dwing. Hy het kalm en onbeweeglik gebly. Hulle het hom met geweld gedreig. 
Tog het hy nie kwaad gelyk of probeer ontsnap nie, en ook nie die minste 
geneigdheid getoon om toe te gee nie; maar het daarop aangedring dat dit 
goddeloos was en dat hy dit nie kon doen nie.  

Toe gryp hulle hom vas, 'n man aan elke arm, terwyl die derde die bottel 
gereed gehou het om dit in sy mond te forseer. Tog het hul slagoffer sagmoedig 
en ferm gebly en verklaar dat hy hulle nooit seergemaak het nie en dit nooit sou 
doen nie, maar dat God sy vriend en beskermer sou wees, hoe hulle hom ook al 
mag mishandel. Die man wat die noodlottige bottel vasgehou het, was tot op 
daardie oomblik vasberade in sy bose voorneme, maar was so getref deur die 
nie-weerstandbiedende waardigheid en onskuld van die seun, dat hy, soos hy 
later amper met trane bely het, eintlik nie in staat gevoel het om sy hand op te 
lig nie. Twee keer het hy probeer om die bottel op te lig terwyl hy die opening 
daarvan in die kind se mond geplaas het, maar sy arm het geweier om te lig. In 
hierdie stadium van die proses is nie die minste weerstand gebied nie, behalwe 
met 'n sagmoedige protesterende blik; tog is die ringleier self oorweldig deur sy 
gevoelens en het die poging laat vaar en verklaar dat hy so 'n onskuldige, 
pligsgetroue, goedhartige seun nie kon en sou seermaak nie. 

Dit is morele krag. Dit is die krag waarmee die kwaad, ten minste soms, 
met die goeie oorkom kan word. 
 

Kolonie van Praktiese Christene 
 

Die volgende is nog 'n uittreksel uit die geskrifte van Lydia M. Child. Dit 
het geen lof nodig nie. Dit sal tot die fynere gevoelens van die siel spreek en sy 
soet geur daar laat. 

“Die hoogste gawes wat my siel tydens sy wêreldpelgrimstog ontvang 
het, is dikwels geskenk deur diegene wat arm was, beide in geld en intellektuele 
ontwikkeling. Onder hierdie skenkers onthou ek veral 'n hardwerkende, 
ongeskoolde werktuigkundige van Indiana of Illinois. Hy het my vertel dat hy een 
van dertig of veertig manne van New England was wat twaalf jaar tevore 
uitgegaan het om hulle in die westelike wildernis te vestig. Hulle was meestal 
bure en is aangetrokke om saam te emigreer vanuit 'n algemene eenheid van 



53 
 

mening oor verskeie onderwerpe. 'n Paar jaar tevore was hulle gewoond om af 
en toe by mekaar se huise te vergader om hul pligte teenoor God en die mens te 
bespreek, in alle eenvoud van hart. Hul biblioteek was die Evangelie, hul 
priesterskap die innerlike lig. Daar was toe geen anti-slawernyverenigings nie; 
maar omdat hulle eerbiedig en gewillig was om te leer, het hulle geen behoefte 
aan sulke agentskappe gehad om hul pligte teenoor die slawe te ontdek nie. Die 
pogings van vredesverenigings het hierdie eenkant-afgesonderde groep slegs in 
gebroke eggo's bereik; en nie-weerstandsverenigings het nog glad nie bestaan 
nie. Maar met die volume van die Prins van Vrede en harte oop vir sy invloed, 
watter behoefte het hulle aan mooi woorde en kragtige besluite? 

“Ryk aan Goddelike kultuur, het hierdie klein groepie na die verre Weste 
vertrek. Innerlike was hul huise vol blomme, met tuine; hulle uiterlike huise was 
in 'n wildernis gebou. Hulle was vlytig en spaarsamig, en alles het onder hul 
hande voorspoedig verloop. Maar gou het wolwe nader aan die kraal gekom in 
die vorm van roekelose, beginsellose avonturiërs; gelowiges in krag en 
slinksheid, wat volgens hul geloofsbelydenis opgetree het. Die kolonie praktiese 
Christene het oor hierdie plunderinge gepraat met die sagmoedigste verweer en 
hulle met onveranderlike vriendelikheid terugbetaal. Hulle het verder gegaan – 
hulle het openlik aangekondig: ‘Julle kan ons watter kwaad julle ook al wil, 
aandoen; ons sal niks anders as goed terugbetaal nie.’ Prokureurs het in die 
buurt gekom en hul dienste aangebied om geskille te besleg. Hulle het 
geantwoord: ‘Ons het julle nie nodig nie. As bure ontvang ons julle in die 
vriendelikste gees; maar vir ons het julle beroep ophou bestaan.’ ‘Wat sal julle 
doen as skelms julle skure afbrand en julle oeste steel?’ ‘Ons sal kwaad met die 
goeie terugbetaal. Ons glo dat dit die hoogste waarheid is, en daarom die beste 
wenslikheid.’” 

“Toe die skelms dit hoor, het hulle dit as 'n goeie grap beskou en baie 
uitlokkende dinge gesê en gedoen, wat vir hulle gevat geklink het. Tralies is in 
die nag afgebreek en koeie is in die mielielande ingelaat. Die Christene het die 
skade so goed as wat hulle kon herstel, die koeie in die skuur gesit en hulle teen 
skemer saggies huis toe gejaag; en gesê: ‘Buurman, jou koeie was in my land. Ek 
het hulle gedurende die dag goed gevoer, maar ek wou hulle nie die hele nag 
hou nie, uit vrees dat jul kinders sonder melk sou wees.’” 

“As dit dalk pret was, het diegene wat die grap beplan het geen moed 
gevind om daaroor te lag nie. Geleidelik het 'n sigbare verandering oor hierdie 
lastige bure gekom. Hulle het opgehou om perde se sterte af te sny en die bene 
van pluimvee te breek. Onbeskofte seuns sou vir 'n jonger broer sê: ‘Moenie 
daardie klip gooi nie, Bill! Toe ek die hoender verlede week doodgemaak het, het 
hulle dit nie vir ma gestuur nie, omdat hulle gedink het hoenderaftreksel sou 
goed wees vir arme Mary! Ek sou dink jy behoort jou te skaam om klippe na hul 



54 
 

hoenders te gooi.’ So is die kwaad met die goeie oorwin, totdat daar niemand 
meer gevind is wat hulle opsetlik leed aandoen nie. 

“Jare het verbygegaan en hulle het gesien hoe hulle in wêreldse 
besittings floreer bo hul bure, maar tog deur almal geliefd is. Van hulle het die 
prokureur en die konstabel geen fooie ontvang nie. Die balju het gestotter en 
om verskoning gevra toe hy hul swaarverdiende goedere geneem het as betaling 
vir die oorlogsbelasting. Hulle het saggies geantwoord: ‘Dis bose handel, vriend. 
Ondersoek dit in die lig van jou gewete en kyk of dit nie dalk so is nie.’ Maar 
terwyl hulle geweier het om sulke fooie en belastings te betaal, was hulle 
vrygewig in hul bydraes vir alle nuttige en welwillende doeleindes, sodat dit selfs 
‘n spreekwoord geword het. 

“Na tien jaar is die openbare grond wat hulle vir hul plase gekies het, te 
koop aangebied op 'n veiling. Volgens gebruik is diegene wat hulself daarop 
gevestig het en die grond bewerk het, die reg gegee om dit teen die 
regeringsprys te koop; wat destyds $1.25 per akker was. Maar die koors van 
grondspekulasie het toe buitengewoon hoog geloop. Avonturiërs van alle dele 
van die land het na die veiling gestroom; en kapitaliste in Baltimore, 
Philadelphia, New York en Boston het agente gestuur om grond in die weste te 
koop. Niemand het aangeneem dat gewoonte of billikheid in ag geneem sou 
word nie. Die eerste dag se veiling het getoon dat spekulasie tot op die rand van 
waansin geloop het. Grond is gretig opgekoop teen sewentien, vyf-en-twintig en 
veertig dollar per akker. Die Christelike kolonie het min hoop gehad om hul plase 
te behou. As eerste setlaars het hulle die beste grond gekies; en volhardende 
industrie het dit tot by die hoogste bewerking gebring. Die markwaarde daarvan 
was baie meer as die akkers wat reeds teen buitensporige pryse verkoop is.  

“In die lig van hierdie feite het hulle hulself begin voorberei vir nog 'n 
verhuising na die wildernis, miskien om weer deur 'n soortgelyke proses verdryf 
te word. Maar die oggend toe hul erf te koop aangebied is, het hulle met 
dankbare verbasing opgemerk dat hul bure oral onder die skare besig was, met 
smeking en berisping: ‘Moenie op hierdie grond bie nie! Hierdie manne werk al 
tien jaar lank hard daaraan. Gedurende daardie hele tyd het hulle nooit mens of 
dier skade aangedoen nie. Hulle is altyd gereed om goed te doen as hulle kwaad 
aangedoen is. Hulle is 'n seën vir enige buurt. Dit sou 'n sonde en 'n skande wees 
om op hul grond te bie. Laat dit verkoop teen die regeringsprys.’” 

“Die koop het begin; die landbouers het $1.25 aangebied; met die 
voorneme om hoër te bie indien nodig. Maar onder al daardie skare selfsugtige, 
roekelose spekulante het nie een oor hulle land gebie nie! Sonder een 
opponerende stem het die mooi akkers na hulle teruggekeer! Ek ken nie 'n 
merkwaardiger voorbeeld van kwaad wat met goed oorwin is nie. Die wysste 
politieke ekonomie lê opgevou in die leuses van Christus.” 



55 
 

 

Die Wreker Gestop 
 

Ek sal nog 'n indrukwekkende illustrasie byvoeg en afsluit. Ek kopieer uit 
die Advocate of Peace van April 1845, wat blykbaar aangehaal het uit The History 
of Danish Missions: 

“Die geskiedenis van die Deense sendings in Groenland is welbekend. 
Hans Egede, 'n man van apostoliese welwillendheid en ywer, was die pionier in 
daardie pogings om die wilde en wrede swerwer van die bevrore noorde te 
verchristelik; en onder sy opvolgers was sy kleinseun, Hans Egede Saabye, uit 
wie se interessante dagboek ons die volgende verhaal van wraak kies wat streng 
beplan is, maar genadiglik in liefde omskep is deur die krag van die evangelie. 

“Die wet of gebruik in Groenland vereis dat elke moord, veral dié van 'n 
vader, deur die naaste familielid gewreek moet word. Sowat twintig jaar voor die 
aankoms van Saabye is 'n man deur ‘n groot gruweldaad vermoor, in die 
teenwoordigheid van sy eie seun. Die seun, slegs dertien jaar oud, was te jonk 
om sy vader te verdedig, maar hy het nie die wraakskuld aan sy moordenaar 
vergeet nie. Hy het vir sy eie veiligheid na 'n afgeleë deel van die land gevlug en 
daar die geheime vlam vyf-en-twintig jaar lank in sy boesem aangewakker en net 
gewag vir 'n geleentheid om dit in volle en fel wraak te laat ontplof. Die 
moordenaar was 'n man van groot invloed, en omring deur baie aanhangers wat 
gereed was om hom te verdedig, sodat die seun gevrees het om hom aan te val; 
maar nadat hy 'n aantal van sy eie familielede oorreed het om hom te vergesél, 
het hy uiteindelik met sy lank gekoesterde doel van wraak begin en sy slagoffer 
naby die woning van Saabye opgesoek.  

Die huise in Groenland is soortvan gemeenskaplike eiendom. Die mense 
verlaat hul huise gedurende hul kort somer, en wanneer hulle die volgende 
winter terugkeer, neem hulle besit van enige een wat hulle toevallig onbewoon 
mag vind. Winter het nou begin om sy ysige arms oor die noorde te strek; maar 
die wreker het geen skuiling vir homself en sy metgeselle van sy wraakwerk 
gevind nie. Slegs een was leeg, en dit het aan die prediker van vrede en vergifnis 
behoort; maar Saabye, hoewel hy goed bewus was van sy doel, het hom die huis 
gegee en hom met sy gebruiklike hoflikheid en vriendelikheid behandel. 

Hierdie aandag het die wreker se hart geraak; en hy het Saabye bedank 
en sy besoeke so gereeld herhaal dat hy breedvoerig om verskoning gevra het vir 
hul gereeldheid deur te sê: “Jy is so beminlik dat ek nie van jou af weg kan bly 
nie.” Na 'n verloop van 'n paar weke het hy gesê: “Ek wil graag iets weet van 
daardie groot Heer van die Hemel, oor wie jy so baie sê; en sommige van my 
familie wil ook leer.” Saabye het sy versoek toegestaan en tien of twaalf van die 



56 
 

geselskap gevind wat gretig was vir onderrig. Hy het 'n kategeet gestuur om by 
hulle te woon en was baie tevrede met hul vordering, veral dié van die wreker, 
wat gereeld sy visvang verlaat het om die onderrig te hoor, en wat uiteindelik 
besluit het om gedoop te word. 

“In Meimaand het Kunnuk na Saabye gekom en gesê: ‘Meester, sal jy my 
doop? Jy weet ek is gehoorsaam. Ek ken God; en my vrou, sowel as ek, wil 'n 
gelowige word.’ ‘Ja,’ antwoord die prediker, ‘jy weet iets van God. Jy weet hy is 
goed; jy sien hoe hy jou liefhet en jou gelukkig wil maak; maar Hy begeer ook dat 
jy hom gehoorsaam.’ ‘Ek is lief vir hom,’ antwoord die wreker ernstig; ‘ek sal 
hom gehoorsaam.’ ‘Maar,’ antwoord Saabye, ‘as jy Hom wil gehoorsaam, moet 
jy niemand doodmaak nie. Jy het al dikwels sy bevel gehoor: jy mag nie 
doodmaak nie.’ 

“Kunnuk het sy kop in groot emosie geskud en net half vir homself gesê: 
‘Harde leerstelling; harde leerstelling!’ ‘Luister na my, goeie Kunnuk,’ het die 
man van God voortgegaan. ‘Ek weet jy het gekom om die moord op jou vader te 
wreek; as jy ‘n gelowige wil word, moet jy dit nie doen nie.’ ‘Maar,’ het die 
wreker geantwoord met 'n flits van verontwaardiging wat uit sy oë glinster, ‘hy 
het my vader, my eie vader, vermoor! Ek het dit gesien, maar kon hom nie help 
nie; en nou moet ek die moordenaar straf.’”  

‘Jy bedroef my!’ het die man van vrede gesê. ‘Hoe?’ het die wreker 
gevra. ‘Omdat jy blykbaar vasbeslote is om te moor.’ ‘Net hom wat verdien om 
te sterf.’ ‘Maar die groot Here van die Hemel sê: Jy mag nie doodmaak nie.’ ‘Ek 
sal nie – net hom.’ ‘Maar jy mag hom nie eers doodmaak nie. Het jy vergeet hoe 
dikwels gedurende die winter jy hierdie bevel gehoor het: wreek jouself nie, 
maar gee plek aan die toorn; want die wraak is myne, Ek sal vergeld, sê die 
Here.’  

‘Maar,’ het die wreker gevra, ‘sal die goddelose moor sonder straf?’ 
‘Nee, hy sal nie; God sal hom straf.’ ‘Wanneer?’ ‘Miskien in hierdie wêreld; maar 
sekerlik op die oordeelsdag, wanneer Hy elkeen volgens sy dade sal beloon.’ ‘Dit 
is so lank,’ het Kunnuk geantwoord, ‘my landgenote en familie sal my blameer as 
ek nie self nou my vader wreek nie.’ ‘As jy nie die wil van God geken het nie, sou 
ek niks sê nie; maar nou mag ek nie stilbly nie.’ ‘Dit is moeilik!’ het die wreker 
gesê. ‘Wat moet ek doen?’ ‘Jy moenie hom doodmaak nie; jy moet hom selfs 
vergewe.’ ‘Hom vergewe!’ het die wreker uitgeroep. ‘Jou leer is baie vreemd en 
moeilik.’ ‘Die leer,’ het die prediker geantwoord, ‘is nie myne nie, maar Christus 
s’n.’ 

“Kunnuk het diep gesug, maar geen antwoord gegee nie; en Saabye het 
voortgegaan, ‘miskien was jou vader nie onskuldig nie; hy het dalk ook iemand 
doodgemaak.’ ‘Wat dit betref,’ antwoord Kunnuk, ‘weet ek nie. Ek weet net dat 
hierdie man verdien om te sterf.’ ‘Wel,’ antwoord Saabye terwyl hy omdraai om 



57 
 

die wreker te verlaat, ‘ek is klaar. Maak hom dood, as jy wil; maar bly 'n 
ongelowige, en verwag dat sy kinders jou eendag op hul beurt sal doodmaak.’ ‘Jy 
is nie meer beminlik nie,’ antwoord die man van bloed, ‘jy praat harde woorde.’ 
‘Nee, Kunnuk,’ antwoord die man van vrede, ‘ek is steeds lief vir jou, en daarom 
wil ek hê jy moet nie teen God sondig nie, wat geregtigheid aan beide jou en jou 
teenstander sal doen.’ Saabye het omgedraai om te gaan; maar Kunnuk het 
agter hom aan geroep, ‘Bly, meester. Ek sal met my familie praat.’ 

“Sy familie het Kunnuk dag na dag tot wraak aangespoor en hom gedreig 
met die vloeke van sy familie en die minagting van sy landgenote as hy sou 
terugdeins om sy vermoorde vader te wreek. Die boesem van die seun het soos 
'n teater van teenstrydige emosies gelyk. Die prediker het tydens sy besoeke aan 
hom die stryd waargeneem en, sonder om enige aandag aan die spesifieke 
onderwerp te skenk, gedeeltes van die Skrif en gesange gelees wat tot 
vreedsame en vergewende gedagtes gelei het. 'n Paar dae later het Kunnuk na 
die prediker teruggekeer. Sy gesig, sy optrede, alles aan hom, het 'n 
gewelddadige stryd aangedui. ‘Ek sal,’ het hy gesê, ‘ek sal nie; ek hoor, en ek 
hoor nie. Ek het nog nooit so gevoel nie.’ ‘Wat sal jy,’ het die prediker gevra, ‘en 
wat sal jy nie!’ ‘Ek sal hom vergewe, en ek sal hom nie vergewe nie; ek het geen 
ore nie, en tog het ek ore.’ ‘Wanneer jy nie wil vergewe nie,’ het Saabye 
geantwoord, ‘dan spreek jou onbekeerde hart wat jou wil ontmoedig; en 
wanneer jy wil vergewe, dan spreek jou beter hart. Watter een sal jy 
gehoorsaam?’ 

‘Ek was so ontroer,’ het die wreker gesê, ‘toe jy gister gepraat het, dat 
my hart wou gehoorsaam.’  

‘Kyk dan,’ het Saabye gesê, ‘behoort jy nie te voel dat dit die stem van 
jou Hemelse Vader is wat in jou hart spreek nie; Hy beveel jou om soos Hy te 
wees, en Hy gee sonskyn en reënbuie aan sy vyande sowel as sy vriende. Dink 
ook aan jou Verlosser en streef daarna om soos Hom te wees. Het Hy ooit sy 
vyande gehaat of hulle vloeke op hulle eie hoofde teruggebring? Toe Hy geslaan 
is, het Hy teruggeslaan? Toe Hy van stad tot stad vervolg is, het Hy skade op sy 
vervolgers teruggebring? Toe Hy soos ’n lam wat geslag word na die kruis gelei 
is, het Hy sy mond oopgemaak? Ja; maar dit was om vir sy moordenaars te bid: 
Vader, vergeef hulle; want hulle weet nie wat hulle doen nie.’ 

“Hierdie pleidooi het die wreker se hart geraak; ’n traan het in sy oog 
gelê; en ernstig het hy geantwoord: ‘Ja, ja, dit was prysenswaardig; maar hy was 
beter as ons.’ ‘Ja, oneindig veel beter,’ het Saabye geantwoord, ‘maar as ons ’n 
goeie wil het, sal God ons krag gee. Hoor hoe ’n man soos jy en ek vir sy 
moordenaars kan bid.’ Die prediker het toe die marteldood van Stefanus 
voorgelees; en Kunnuk het sy oë afgedroog en gesê: ‘Slegte man! Maar hy is 



58 
 

gelukkig; hy is beslis by God in die hemel. My hart is so ontroer; maar gee my ’n 
bietjie tyd; en wanneer ek my ander hart tot stilte gebring het, sal ek weer kom.’ 

“Gou het Kunnuk teruggekeer met 'n veranderde gesig wat die vrede en 
vreugde van sy hart uitgespreek het. ‘Nou,’ het hy gesê, ‘is ek gelukkig. Ek haat 
nie meer nie; ek het vergewe; my goddelose hart sal stil wees. Het jy nie gesien 
hoe ontroer ek was toe jy van Hom aan die kruis gelees het waar hy vir sy 
moordenaars gebid het nie? Toe het ek in my hart belowe: ek sal vergewe; ek 
het vergewe. Nou hoop ek dat ek en my vrou, wat nog nooit gehaat het nie, 
gedoop kan word.’ Sy versoek is toegestaan; en toe die dag vir die seremonie 
aanbreek, het hy 'n eenvoudige en roerende verslag van sy geloof gegee; trane 
het uit sy oë gestroom terwyl hy vir die doop gekniel het; en aan die einde van 
die diens het hy gesê: ‘Aanvaar my nou as 'n gelowige; ek sal nie meer haat nie; 
ons sal mekaar en alle mense liefhê.’ Aan die moordenaar van sy vader het hy 
kort daarna 'n boodskap gestuur en gesê: ‘Ek is nou 'n gelowige; jy het niks om 
te vrees nie.’ Hy het selfs die moordenaar na sy huis genooi en hom op 'n baie 
vriendelike manier ontvang. Nadat hy genooi is om ook by hom te kom kuier, het 
hy alleen gegaan; maar die heidense moordenaar het getoon dat hy in 
teenstelling met die Christen gestaan het. Kunnuk het op pad terug 'n gat in sy 
kajak, of boot, gevind met die doel om hom te verdrink. Hy het gou die gat 
toegestop en met 'n glimlag gesê: “Ag! Hy is steeds bang; maar ek sal hom nooit 
seermaak nie. Die wraak is nie meer myne nie; ek laat hom aan God oor en bid 
dat hy sy sondes sal sien soos ek my eie gesien het.”  

 

Gevolgtrekking 
 

Wie kan sulke praktiese voorbeelde van Christelike nie-weerstand soos 
hierdie oorweeg, en nie betower word deur die uitnemendheid en lieflikheid van 
die verhewe leerstelling nie! Kan ons omdraai en kyk na die slagveld, die 
hospitaal van verminkte sterflike mense, die opvallende militêre parade, die 
prag en praal van bloedbevlekte hoofmanne, of na die meer gewone sake van 
die lewe – na die stryde, vergelding, wrok, tweegevegte, regsgedinge, en 
eindelose rusies van 'n wêreld wat behep is met weerstand teen geweld – kan 
ons na hierdie dinge kyk sonder hartseer en walging? Hoe laag, veragtelik en 
afskuwelik is hulle almal, in vergelyking met die geestelike heldedom, die morele 
dapperheid, die glorieryke selfopoffering, die lewensreddende, hart-
hervormende, sielverlossende werke van ware Christendom! “Laat my siel nie 
kom in hulle raad nie, laat my eer nie eens wees met hulle vergadering nie.” 

En sal diegene wat “die lig van die wêreld” en “die sout van die aarde” 
behoort te wees, hul hoë roeping oneer aandoen en hul klere besoedel deur 



59 
 

betrokke te raak by die konflik van menslike ambisie, geweld en wraak? Sal hulle 
die lekkernye van kannibalisme begeer, die prag van krygsafgodery bewonder en 
hulself verlustig in die dade van sterflike wreedheid? As hulle saam met Christus 
opgestaan het, behoort hulle nie die dinge van Christus te soek, die geure van sy 
Gees in te asem, in sy voetspore te volg en dit hul hoogste bevrediging te maak 
om die wil van die Vader te doen nie? Is dit vir hulle om van die gevare van 
Getsemane te vlug om met wanhoop van ver af na die nie-weerstandbiedende 
kruis te kyk en hulself een te maak met 'n wedersyds uitdagende en 
vernietigende wêreld? Sal hulle leeus in die pad sien en vrees om uit te gaan? Sal 
hulle bewerig staan soos die luiaard omdat dit koud is, en dus versuim om te 
ploeg? Pas dit hulle om te kla dat die pligte van liefde moeilik is, dat nie-
weerstand onprakties, onmoontlik of uiters moeilik is, wanneer die beginsel 
daarvan so goddelik is, die gees so hemels, die voorbeeld so mooi, die vrugte so 
verfrissend en die prestasies so glorieryk is? Wat as dit streng dissipline vereis; 
wat as dit ernstige inspanning vereis; wat as dit 'n mate van manlike 
uithouvermoë afdwing; wat as dit 'n geleentheid bied om morele heldedade te 
verrig; sal dit daarom onaantreklik wees vir groot siele? 

Nee, laat dit eerder meer waardig lyk tot heilige en vrygewige 
entoesiasme. Laat die oproepe vir vrywilligers meer opwindend klink vir een met 
edele ambisie – 'n ambisie om iets te wees en te doen wat waardig is aan ons 
goddelike afkoms – waardig aan die liefde wat ons verlossing gekoop het met die 
trane en gekreun en bloed van die kruis – waardig aan onsterflikheid – waardig 
om voor te lewe en te sterwe. Om een lewe te red, een verlore broer te herwin, 
een hart heilig en gelukkig te maak – of selfs om onsself te kwalifiseer deur 
selfverloëning vir die inwonende Gees van die Allerhoogste – is oneindig meer 
waardig om 'n hele lewe se sorge en waaksaamhede te gee, as al die rykdom, 
prag en praal wat die wêreld se gunsteling-vernietigers ooit deur die swaard 
verkry het. “Mag God verhoed dat ons in enigiets anders sou roem as in die kruis 
van onse Here Jesus Christus.” 

 
“Hoe swaar leer mens dié les verstaan, 

Om seën te spreek waar hande slaan; 

Die hou te sien, die pyn te dra, 

En tog met liefde te antwoord, ja. 

Dié gees is nie aan stof gegee; 

Slegs Één het dit volmaaklik mee. 

Hy het van hoër woning gekom, 

Uit hemelse lig na aardse dom. 

Bespot, verwerp, verraai, verag, 

Geen vloek het Hy geuiter in mag; 

Geen klag het oor Sy lippe gegly, 

Geen woord van wraak was daarby. 

Selfs toe die dood se smart Hom diep 

deurdring, 

Het Hy vir sy moordenaars gebid — en 

gesterf met ’n seëning.” 

– Edmiston. 

 



60 
 

Wanneer beproewinge ontstaan wat onverklaarbaar lyk, moet ons nie 

toelaat dat ons vrede bederf word nie. Hoe onregverdig ons ook al 

behandel mag word, laat passie nie ontstaan nie. Deur 'n gees van 

vergelding te handhaaf, benadeel ons onsself. Ons vernietig ons eie 

vertroue in God en bedroef die Heilige Gees. (COL 171-172) 

 

Die Krag van Vriendelikheid—Ons mag dalk eers tydens die 

oordeel weet wat die invloed van 'n vriendelike, bedagsame 

handelswyse teenoor die inkonsekwente, die onredelike en 

onwaardige is.  

As jy hulle na verloop van beledigings en onreg van hulle 

kant, behandel soos jy 'n onskuldige persoon sou behandel, jy selfs 

moeite doen om hulle spesiale dade van vriendelikheid te bewys, dan 

het jy soos 'n Christen opgetree, en hulle word verbaas en skaam en 

sien hul handelswyse en gemeenheid duideliker as wanneer jy hul 

verergde dade duidelik sou stel om hulle te bestraf. 

As jy hulle verkeerde handelswyse voor hulle gelê het, sou 

hulle hulself in koppigheid en verset opgestel het; maar deur hulle 

met teerheid en bedagsaamheid te behandel, sien hulle hul eie 

handelswyse dieper gekontrasteer met joune. Dan het jy die staf in 

jou eie hande. Dan is jy die oorwinnaar, en wanneer jy sorg vir hulle 

siele toon, weet hulle dat jy nie skynheilig is nie, maar dat jy elke 

woord bedoel wat jy sê.  

Ek is getoon dat 'n paar woorde wat haastig gespreek word, 

met uitdaging, en wat net na 'n klein dingetjie gelyk het – net wat 

hulle verdien het – dikwels die toue van invloed deursny wat die siel 

aan jou siel moes bind. Die blote idee dat hulle in duisternis verkeer, 

onder die versoeking van Satan en verblind is deur sy betowerende 

krag, behoort jou diep simpatie vir hulle te laat voel – dieselfde wat 

jy sou voel vir 'n siek pasiënt wat ly, maar as gevolg van sy siekte 

nie bewus is van sy gevaar nie.—Brief 20, 1892 (Oktober 17, 1892 

aan J. H. Kellogg). ChL 7.1-7.4 

 


